سلسلة الأجُزَاء وَالكَتُبُ الْحَديثية (2)

اللامام الْحُدِّث النَّاهِ دِأَ دِيسَعُ دَأْحُدُ بْنِ مُحَمَّدُ بْزَاحْهُ دَالْمَالِيْنِي اللهِ مَا مِنْ الْمُحَمِّدُ وَالْمَالِيْنِي اللهُ فَاتَ اللهُ فَاتَالُهُ فَاتَ اللهُ فَاتِهُ اللهُ فَاتَ اللهُ فَاتِهُ فَاتِهُ فَاتِهُ اللهُ فَاتِهُ اللهُ فَاتِهُ فَاتِهُ اللهُ فَاتَ اللهُ فَاتِهُ فَاتَ اللهُ فَاتَعُواللّهُ اللهُ فَاتَ اللهُ فَاتِهُ فَاتَ اللهُ فَاتَ اللّهُ فَاتَعُواللّهُ فَاتَ اللّهُ فَاتَعُواللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاتِهُ فَاتَعُواللّهُ فَاتَالِهُ اللّهُ اللّهُ فَاتَعُواللّهُ اللهُ فَاتَعُواللّهُ فَاللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ فَاللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ

تقديمٌ وتحفيْق وتعليْق الدّكتوْرْعَامِرحسر جستري

خَامُ لِلسَّغُ لِالْمُنْ لَامْنِيْتُ





حُقُوقُ الطَّبِعَ بَحُفُوطَةً الطَّبِعَةِ الأُولَى الطَّبِعَةِ الأُولَى الطَّبِعَةِ الأُولَى المَاهِدِ المُوامِدِ

## دَارالبشائرالإشلاميّة

للطباعة وَالنشروالتوزيع بَيروت لبنان ـ ص. ب: ٥٩٥٥ - ١٤

www.dorat-ghawas.com

سلسلة الأجنزاء والكتب الحديثية



للإمام المُحَدِّث النَّاهِدِ أَبِيسَعُ دَأْحُدُ بْرُمُحَمَّدُ بْزَاحْتُ دَالْمَالِيْنِي المُعَامِلُ الْمُعَامِلُ الْمُعَامِلُ الْمُعَامِدُ الْمُعَمِيدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَمِيدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَمِيدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَامِدُ الْمُعْمِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعِلَّ الْمُعَامِدُ الْمُعِلَّ الْمُعِلِي الْمُعَامِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعْمِدُ الْمُعَامِدُ الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعَامِدُ الْمُعِلَّ الْمُعَامِدُ الْمُعِلِي الْمُعْمِعُ الْمُعِلِي الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعِلِي الْمُعِمِي الْمُعِلِي الْمُعِمِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِمِي الْمُعِمِي الْمُعِلِي الْمِ

تقديمُ وتحقيْق وتعليْق الدّكتورْ عَامِرِحسر جستبري

<u>ڮٚٳڵڶۺؖۼؙٳٳڵۺؙؙڴٳٳڵۺؙڵ</u>ۿێؾؙ

www.dorat-ghawas.com

## الإهتكاء

إلى روح أخي وصديقي الدكتور وليد حسن العاني (١) رحمه الله تعالى رحمة واسعة، ورضى عنه.

اعترافاً بفضله ووفاءً ببعض حقه.

راجياً المولى عز وجل أن يتغمده بوافر رحمته، وأن يجزيه عنّا خير الجزاء.

أتقدم بهذا الكتاب...

وفاءً وتقديراً

(۱) عرفت الأخ وليد \_ رحمه الله \_ في بغداد، عندما كنا ندرس بالمعهد الإسلامي في أوائل السبعينات، وكان يتقدمني بثلاث سنين، ثم توثّقت صلتي به عندما قدم مهاجراً إلى مكة سنة السبعينات، وكان يتقدمني بثلاث سنين، ثم توثّقت صلتي به عندما قدم مهاجراً إلى مكة سنة ١٩٨٠، فعرفته عن قرب، ورأيت فيه مثالاً للمؤمن الصادق، فقد كان حلو الشمائل، لين الجانب، عالي الهمة، كريماً، شهماً، محباً لإخوانه، ذا فهم ثاقب، وذكاء مفرط، ورأي مصيب، وقلم سيال، وعبارة جيدة، كانت أوقاته كلها معمورة بالخير، وكان موضع قبول عند الناس، ولم يزل كذلك حتى توفاه الله في شهر شعبان من سنة ١٤١٦، وهو في الأربعين من العمر، رحمه الله تعالى، وجمعني وإياه في مستقر رحمته.

# بسَـــواللهُ الرَّهْ زالجَيْو

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد سيد المرسلين، وعلى آله وأصحابه البررة المتقين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد: فإن الله تعالى هيأ لهذه الأمة من يدعو إلى تطهير النفس، وتزكية الروح، وتوثيق العلاقة مع الله عز وجل، وإلى الاستنهاض في مدافعة الشهوات، والاستهانة بزينة الدنيا، من العلماء العاملين والأئمة الزاهدين.

وإنّا نرى اليوم في الأمة الإسلامية أزمة روحية وخُلُقية، فقد اتخذ كثير منهم طريق الشيطان في حب المال والجاه، وعمّت المجتمع أمراض قلبية مثل الحسد والكِبْر والأنانية والشُّح والرِّياء، وغيرها مما يُجمع في كلمتين هما: حبُّ الدنيا وكراهية الموت، وهو الوهن الذي وصفه رسول الله ﷺ عندما أشار إلى حال أمته حينما تتكالب عليها الأمم.

ولا شك أنه لا علاج لهذه الأمراض إلا بالعودة الحقيقية إلى ما كان عليه سلف هذه الأمة من التمسك الكامل بكتاب الله وسنَّة رسوله ﷺ، والتأسي بالصحابة الكرام الذين كانوا فرساناً في النهار رهباناً في الليل، واستحقوا بذلك بأن كانوا خير أمة أخرجت للناس.

وهذا الكتاب جمّع فيه مؤلفة الإمام أبو سعد المَالِيني أخبارَ صفوة من أئمة التصوف المشهود لهم بالخير والصّلاح مما تدعو المسلم إلى تربية روحه وتزكيتها، ولا شك أن الاطلاع على أخبار الصالحين الذين شهد لهم الأئمة بصلاحهم وتأسّيهم برسول الله على أله على البديلة للانحرافات والتجاوزات التي وقع فيها بعض من سُمّوا بالمتصوفة ممن جاء بقضايا فلسفية وافدة من الأمم السابقة خالفت المنهج السّلفي القويم، وعكّرت صفاء العقيدة، وفتحت الثغرات الواسعة لكل مبتدع أو زنديق ليدخل من هذا الباب باسم التصوف.

وقد قمتُ بالتعليق عليه، وتخريج أحاديثه، وخدمته خدمةً تليق به وبمؤلفه رحمه الله تعالى وتجاوز عنه.

وهذا الكتاب يرى النور لأول مرّة، وهو أول كتاب يصدر لأبي سعد الماليني.

وقد قدّمتُ الكتاب بدراسة، اشتملت على ثلاثة أبواب، ذكرتُ في الباب الأول كلمة حول الصوفية وتطورها، أما الباب الثاني فقد خصصته للتعريف بالمؤلف، فذكرت نبذةً عن عصره، ثم الكلام عن حياته، وتضمن الباب الثالث \_ وهو الأخير \_ الكلام عن كتاب الأربعين في شيوخ الصوفية.

وقد وضعت في آخر الكتاب فهارس تكشف عن مضامين الكتاب وموضوعاته، والله أسأل أن يتقبل عملي هذا، وهو ولي ذلك والقادر عليه، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### الدراسة

الباب الأول : كلمة حول الصوفية وتطورها.

الباب الثاني : التعريف بالمؤلف، وفيه:

أولاً: عصر المؤلف.

ثانياً: حياته.

الباب الثالث : التعريف بالكتاب.

## الباب الأول كلمة حول الصوفية وتطورها

تعددت مواقف المؤرخين في حقيقة المصدر الذي اشتقت منه كلمة صوفية، فقيل إنه معزو إلى لبس الصوف، وقيل: إنه منسوب إلى أهل الصُّفة، وهم الفقراء الذين كانوا في المسجد النبوي، وقيل: مشتق من الصَّفاء، أي صفاء النفوس ونقاءها، وقيل غير ذلك، ولعل القول الأول هو الراجح، كما قال ابن تيمية: واسم الصوفية هو نسبة إلى لباس الصوف، وهذا هو الصحيح (١).

ويذكر الكلاباذي تعريفاتٍ عن سبب التسمية بالصوفية تدور حول مفهوم الزهد والتزكية، فلقد جاء عنده: قالت طائفة: إنما سمّيت الصوفية صوفية لصفاء أسرارها ونقاء آثارها. قال بشر بن الحارث: الصُّوفي مَنْ صفا قلبه لله. وقال بعضهم: الصُّوفي من صفت لله معاملته، فصفت له من الله عزَّ وجلّ كرامته. وقال قوم: إنما سُمُّوا صوفية لأنهم في الصف الأول بين يدي الله جلّ وعزّ بارتفاع هممهم إليه وإقبالهم عليه ووقوفهم بسرائرهم بين يديه (٢).

إنَّ الصُّوفية كما يُلاحظ من هذه التعريفات يهتمون اهتماماً كبيراً بالنفس

<sup>(</sup>١) الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) التعرف لمذهب أهل التصوف، ص٥.

وطريقة صفائها، ونقاء سريرتها، ومجاهدة الطبع بردِّه عن الأخلاق الرَّذيلة، وحمله على الأخلاق الطَّيبة من الزُّهد والحلم والصبر والإخلاص والصدق إلى غير ذلك من الخصال الحسنة.

وقد عقد ابن خلدون فصلاً مهماً في المقدمة، سمّاه علم التصوف، تحدَّث فيه عن أهمية التصوف ونشأته، وكذا منهجه وقواعده، وقد لخّص لنا في هذا الفصل كلَّ ما سبقه من آراء عند مؤرخي التصوف القدماء، إلى جانب موقفه الخاص من الصوفية، فيقول عن علم التصوف: هذا العلم من علوم الشريعة الحادثة في المِلَّة، وأصله أنَّ طريقة هؤلاء القوم لم تزل عند سلف الأمة وكبارها من الصحابة والتابعين ومن بعدهم طريقة الحق والهداية، وأصلها العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله تعالى، والإعراضُ عن زخرف الدنيا وزينتها، والزُّهد فيما يُقبِل عليه الجمهور من لذَّة ومال وجاه، والانفراد عن الخلق في الخلوة للعبادة، وكان ذلك عاماً في الصحابة والسلف، فلما فشا الإقبال على الدنيا في القرن الثاني وما بعده، وجنح الناس إلى مخالطة الدنيا، اختص المقبلون على العبادة باسم الصوفية والمتصوفة (۱).

وبهذا يتبين أنَّ اسم التصوف لم يظهر في الاستخدام قبل القرن الأول، إلاَّ هذا لا يعني أنه من نشأة غير إسلامية، بل يمكن أن نقول إنه امتداد لذلك الزُهد القويم الذي كان عليه رسول الله ﷺ، فقد تجسّد في زهده الكريم أسمى أنواع الزهد المقترن بالعبادة تصل إلى حد القيام في الليل حتى تتفطر قدماه عليه الصلاة والسلام، وعندما يسأل عن ذلك وأن الله تعالى قد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، يجيب على ذلك بقوله: أفلا أكون عبداً شكوراً. وجاء عدد من الأحاديث موصياً المؤمن بأن لا يركن إلى الدنيا، وأن لا يتخذها وطناً، وأن يقصر أمله، ولا يحدث نفسه بطول البقاء، وأن يكون فيها كغريب أو عابر

<sup>(</sup>۱) مقدمة ابن خلدون ٣/ ١٠٦٣.

سبيل، مع عدم جواز مخالفة الحنيفية السمحة والمبالغة في أداء الشعائر بأسلوب مرهق يتجاوز حدود الممكن، فيأخذ المؤمن من الدنيا قدر النصيب والحاجة من دون إفراط ولا تفريط، شرط إخلاء القلب من حبها حتى لا تفسد على الإنسان صفاء إيمانه، وتخالط عقيدته ويقينه مما ينعكس سلباً على تقواه والتزامه.

وعلى هذه التربية المتكاملة كان الصحابة الكرام رضوان الله عليهم، فقد كانت حياتهم تجمع بين العلم والعمل والجهاد في سبيل الله، كانوا رضي الله عنهم كما وصفوا: رهباناً في الليل فرساناً في النهار، تراهم في المسجد، وفي مجالس العلم، وفي ميدان التجارة والصناعة، ومع نسائهم وأبنائهم، وفي ساحات الوغى، كانت الآيات والأحاديث في ذم الدنيا، وأنها مزرعة للآخرة تتلى عليهم وتُقرأ، وكانوا يفهمونها على الوجه الصحيح الذي استحقوا به رضاء الله تعالى عليهم.

ثم جاء من بعدهم التابعون، فكانوا على هذا النمط من الفهم والتجرد إلى الله تعالى.

وكما يقول الإمام أحمد وغيره: بذكر الصالحين تتنزل الرحمة، فلا بأس أن نشير إلى بعضهم:

فهذا الإمام القدوة العابد الربيع بن خُثيَم، كان من أورع أصحاب عبد الله بن مسعود، وكان يقول له: لو رآك رسول الله ﷺ لأحبك، وما رأيتك إلاً ذكرت المُخبتين.

وهذا سيد التابعين وزاهدهم أبو مسلم الخَوْلاَني، كان من أعبد الناس في زمانه، ومات بأرض الروم مجاهداً في سبيل الله تعالى.

وهذا الإِمام القدوة العَلَم مَسْروق بن الأجدع، كان عالماً زاهداً، كان

يصلِّي حتى ترِمَ قدماه، وكان المُقدَّم في أصحاب عبد الله بن مسعود، شَهِدَ معركة القادسية وقد شُلِّت يده فيها.

وهذا الإمام الرَّباني الأسود بن يزيد النخعي، وهو نَظِيرُ مسروق في الجلالة والعلم والثقة والسِّن، يُضرَبُ بعبادته المَثل.

ومنهم أيضاً: القدوة الزاهد، سيد التابعين أُويس القَرَني، الذي قال عنه رسول الله ﷺ: «خير التابعين رجل يقال له أُويس...» الحديث، وفيه: لو أقسم على الله لأبرّه، ثم قال لعُمَرَ: لو استطعت أن يستغفر لك فافعل.

وهذا الإمام الحافظ، الفقيه المجتهد، الزاهدة القدوة، الحسن البصري، وكان سيد أهل زمانه عِلْماً وعَمَلاً ونُسُكاً.

وغيرهم كثير ممن ضرب أروع المثل في الزهد، والبعد عن زينة الدنيا وزخرفها، مع عدم حرمان النفس من الطَّيبات، فليس الزهد كما قال الحسن البصري: بتحريم الحلال، ولا إضاعة المال، ولكن أن تكون بما في يد الله أوثق منك بما في يدك، وأن تكون في ثواب المصيبة إذا أصبت بها أرغب منك فيها لو لم تصبك (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) نقله ابن القيم في مدارج السالكين ٢/١٣، وقال: وهذا أجمع كلام في الزهد وأحسنه. وقال الإمام أحمد: الزهد على ثلاثة أوجه:

الأول: ترك الحرام، وهو زهد العوام.

الثاني: ترك الفضول من الحلال، وهو زهد الخواص.

والثالث: ترك ما يشغل عن الله، وهو زهد العارفين.

قال ابن القيم في المدارج ١٢/٢: وهذا الكلام من الإمام أحمد يأتي على جميع ما تقدم من كلام المشايخ، مع زيادة تفصيله وتبيين درجاته، وهو من أجمع الكلام. وانظر تراجم هؤلاء الأعلام في سير أعلام النبلاء، وقد ذكرهم علقمة بن مرثد في كتابه زهد الثمانية من التابعين.

ثم جاء من بعد هذه الطبقة طبقة أخرى اشتُهرت بالزهد والورع، عُرِفت باسم طبقة الزُّهاد والعُبَّاد، وكان ذلك في القرن الثاني، ويبدو أن سبب ظهور هذه الطبقة هو الواقع الاجتماعي والسياسي الذي أدى إلى ميل بعض المسلمين إلى الدنيا حيث أخذت منهم كل مأخذ، فكانت ردة الفعل عن البعض هي الابتعاد الكلى عنها.

ولا بأس أن نذكر بعض العُبَّاد في هذه المرحلة.

فمنهم: الإمام الرباني محمد بن واسع (ت بعد ١٢٠) أحد الأئمة الأعلام، كان عابداً زاهداً.

ومنهم: مالك بن دينار (ت ١٢٧)، كان من أعبد الناس في زمانه، وكان ثقة في الحديث.

ومنهم: صفوان بن سُلَيم (ت ١٣٢)، قال عنه الإمام أحمد: يُستشفى بحديثه، وينزل القَطْر من السماء بذكره. كان رحمه الله تعالى يصلِّي في الشتاء في السطح لئلا يجيئه النوم، وقد أعطى اللَّه تعالى عهدا أن لا يضع جنبه على فراش حتى يلحق بربه.

ومنهم: عطاء السَّلِيمي (ت بعد ١٤٠)، مكث أربعين سنة على فراشه لا يقوم من الخوف، ولا يخرج، وكان يتوضأ على فراشه، وكان إذا بكى بكى ثلاثة أيام بلياليها.

ومنهم: كُرز بن وَبْرَة، كان يصلِّي حتى تَرِم قدماه، وكان يمتنع عن الطعام، حتى أنه كان يطوي أياماً كثيرة، نزل جُرْجان، وكان قد دخلها غازياً لها، قال الذهبي في ترجمته: هكذا كان زُهَّاد السَّلف وعُبَّادهم، أصحاب خوف وخشوع، وتعبد وقنوع، ولا يدخلون في الدنيا وشهواتها، ولا في

عبارات أحدثها المتأخرون من الفناء، والمحو، والاصطلام، والاتحاد، وأشباه ذلك، مما لا يسوغه كبار العلماء (١).

ومنهم: حبيب العَجَمِي، زاهدُ أهل البصرة وعابدها، كان مجابَ الدَّعوة وصاحب كرامات.

ومنهم: رَابِعةُ العَدَوية (ت بعد سنة ١٣٥) العابدة الخاشعة، كانت تصلِّي اللَّيل كلَّه، فإذا طلع الفجر، هجعت هجعة حتى يُسفِر الفجر، فكانت تقول: يا نفس كم تنامين، وإلى كم تقومين، يوشك أن تنامي نومة لا تقومين منها إلاَّ ليوم النُشور.

ومنهم: وُهَيْبُ بن الوَرْد المكي (ت ١٥٣)، كان عابداً زاهداً مشهوراً بزهده، كان سفيان الثوري إذا حدّث الناس في المسجد الحرام وفرغ، قال: قوموا إلى الطيّب، يعني وهيباً. وكان وهيب قد حلف ألاّ يراه الله ضَاحِكاً لأحد من خَلْقه حتى يعلم ما يأتي به رسل ربه، فسمعوه عند الموت يقول: وفّيت لي ولم أفِ لك.

ومنهم: الإمام أبراهيم بن أدهم (ت ١٦٢) سيِّد الزُّهاد وعَلَم الأولياء، قال عنه سفيان الثوري: كان إبراهيم بن أدهم يشبه إبراهيم الخليل، ولو كان في الصحابة لكان رجلاً فاضلاً.

ومنهم: داود بن نصير الطائي (ت ١٦٥)، سمع الحديث وتفقه، ثم اشتغل بالتعبد، وكان عبد الله بن المبارك يقول: وهل الأمر إلا ما كان عليه داود الطائي.

ومنهم: شَقِيق البَلْخي (ت ١٩٤)، الإِمام الزاهد شيخ خُرَاسان، كان

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٦/ ٨٤.

زاهداً مداوماً على العبادة، وكان أيضاً من رؤوس الغُزَاة في سبيل الله، وقد قتل في إحدى المعارك.

\* \* \*

وبعد هذه المرحلة ظهر اسم التصوف كما سبق أن ذكرنا، وهو الذي يمكن أن نسميه بالتصوف السيني، ويقوم على الربط بين الشريعة والحقيقة، الشريعة المؤيدة للحقيقة، والحقيقة المقيَّدة بالشريعة، فالشريعة هي الشجرة والحقيقة ثمارها، وهذا ما حمل ابن خلدون إلى القول: صار علم الشريعة على صنفين: صنف مخصوص بالفقهاء وأهل الفُتيا، وهي الأحكام العامة في العبادات والعادات والمعاملات، وصنف مخصوص بالقوم في القيام بهذه المجاهدة، ومحاسبة النفس عليها، والكلام في الأذواق والمواجد العارضة في طريقها، وكيفية الترقي فيها من ذوق إلى ذوق، وشرح الاصطلاحات التي تدور بينهم في ذلك (۱).

ومن أعلام هذا التوجه: معروف الكرخي، والسَّرِي السَّقَطي، والحارث المُحَاسبي، وبشر بن الحارث، وسهل بن عبد الله التُستري، والجُنيد البغدادي، وأمثالهم ممن ذكر بعضهم الإمام أبو سعد المَالِيني في هذا الكتاب، وقد بدا هذا الاتجاه واضحاً في القرن الثالث، وبلغ أوجه في القرن الخامس عند الإمام أبى حامد الغزالى.

وكان هؤلاء الأئمة قد جمعوا بين العلم والعمل<sup>(۲)</sup>، ولا شك أن تحصيل الحديث النبوي والفقه الشرعي ضرورة لا بد منها لكل مسلم، وخصوصاً بالنسبة للمتصوف، حتى يكون على بصيرة وهدى، وإلاّ كان مُعرَّضاً للانحراف

<sup>(</sup>١) المقدمة، ص ١٠٦٥ ــ ١٠٦٦.

<sup>(</sup>٢) وقد شهد لهم العلماء بذلك، ومنهم الإمام ابن تيمية، انظر كلامه في الفتاوى ١٦/١٠.

والشطط، ولهذا قال سَرِيُّ السَّقَطي للجُنيد: جعلكَ اللَّهُ صاحب حديث صوفياً، ولا جعلك صوفياً صاحب حديث.

قال أبو طالب المكي في قوت القلوب، معلِّقاً على هذا القول: يعني أنك إذا ابتدأت بعلم الحديث والأثر ومعرفة الأصول والسنن، ثم تزهدت وتعبدت تقدمت في علم الصوفية وكنت صوفياً عارفاً، وإذا ابتدأت بالتعبد والتقوى والحال شُغِلت به عن العلم والسنن، فخرجت إما شاطحاً أو غالطاً؛ لجهلك بالأصول والسنن، فأحسنُ أحوالك أن ترجع إلى العلم الظاهر وكتب الحديث، لأنه هو الأصل الذي تُفرَّع عليه العبادة والعلم، وأنت قد بودئت بالفرع قبل الأصل، وقد قيل: إنما حُرموا الوصول بتضييع الأصول، والأصول هي كتب الحديث ومعرفة الآثار والسنن (۱۱).

إنَّ شرح المكي للعلاقة بين علم الفقه والتصوف فيه بيان واضح لاشتراط تحصيل العلم قبل الدخول في الطريق حتى لا يقود ذلك إلى شطحات تخرج بصاحبها عن سلوك الإسلام، فالصوفية كما يقول أبو نصر الطُّوسي: اتفقوا مع الفقهاء وأصحاب الحديث في معتقداتهم وقبلوا علومهم، ولم يخالفوهم في معانيهم ورسومهم، إذا كان ذلك مجانباً للبدع واتباع الهوى، ومنوطاً بالأسوة والاقتداء، وشاركوهم بالقبول والموافقة في جميع علومهم (1).

وقال الغزالي: من تصوف قبل العلم خاطر بنفسه، وشرح ذلك الزَّبِيدي، فقال: أي أوقعها في الخطر والهلاك ولا يفلح أبداً، لأن التصوف عبارة عن تطهير السرائر وتزكيتها عن الأخلاق المذمومة، وهو متوقف على تحصيل العلوم الشرعية، يهتدي بها في سلوكه (٣).

<sup>(</sup>۱) كتاب قوت القلوب ۲/ ۱۲۵.

<sup>(</sup>٢) كتاب اللمع، ص ٢٨.

<sup>(</sup>٣) إتحاف السادة المتقين ١٧٣/١.

أما الكلمات التي تروى عن بعض المتصوفة من التزهيد في العلم، والاستغناء عنه، كقول من قال: نحن نأخذ علمنا من الحي الذي لا يموت، وأنتم تأخذونه من حي يموت، وقول الآخر: العلم حجاب بين القلب وبين الله عزّ وجلّ، وقول الآخر: إذا رأيت الصوفي يشتغل بأخبرَنا وحدثنا فاغسل يدك منه، فقد أجاب عن ذلك ابن القيم، فقال: أحسن أحوال قائلها أن يكون جاهلا يُعذر بجهله، أو شاطحاً معترفاً بشطحه، وإلا فلولا أخبرنا وحدثنا لما وصل إلى هذا وأمثاله شيء من الإسلام. . . إلخ كلامه رحمه الله تعالى، وهو نفيس (١).

ومما يلاحظ على هذه المرحلة: الكلام عن الصُّوفية على أساس أنها كيان وجماعة، فظهرت كلمات، مثل: مذهبنا أو علمنا أو أصولنا أو القوم... إلخ، يقول الجنيد: علمنا هذا مشبّك بحديث رسول الله عَلَيْه، وقوله: مذهبنا هذا مقيّد بالكتاب والسنّة، وقول سهل: أصولنا سبعة... إلخ. وقول إبراهيم بن محمد النصرآباذي: أصل هذا المذهب: ملازمة الكتاب والسنة، وترك الأهواء والبدع، والتمسك بالأئمة، والاقتداء بالسلف. وقول أبي سليمان الدَّاراني: إنه لتمرّ بقلبي النُّكتة من نُكَتِ القوم، فلا أقبلها إلاَّ بشاهِدَيْ عَدْلٍ من الكتاب والسنّة.

ومما يلاحظ عليها أيضاً: تصنيف الكتب التي تتكلم عن خطرات النفوس وسُبل معالجتها، والتركيز على الإخلاص، والتوكل، والخشية.. وغير ذلك ككتب الحارث المحاسبي، وأبي طالب المكي، والحكيم الترمذي.. وغيرهم ممن خلَّط التَّصوف بالحديث والكلام، مما أدَّى إلى ذكر أشياء تخالف الشريعة (٢).

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ۲/ ٤٦٨.

<sup>(</sup>٢) انظر مجموع الفتاوى لابن تيمية ٣٦١/١٠، وانظر كلامه أيضاً فيما تضمنته كتب الصوفية من الأحاديث والآثار في ٦٨٠/١٠.

ويمكن أن نسجل على هذا التوجه ملاحظتين:

الأولى: بروز جانب التشدد في العبادات وترك المباحات، وهذا الأمر كان موجوداً أيضاً عند بعض الزُّهَّاد في عصر التابعين ومن بعدهم، وفي ذلك يقول الإمام الذهبي: الطريقة المثلى هي المحمدية، وهو الأخذ من الطيبات، وتناول الشهوات المباحة من غير إسراف، فلم يشرع الرهبانية ولا الوصال ولا صوم الدهر(١).

قلت: هكذا فهم السلف الزهد فهماً صحيحاً، فلم يتعمقوا ويشددوا على أنفسهم، فهذا سيد التابعين سعيد بن المُسيِّب \_ وهو من هو في علمه وفضله وتقواه \_ يقول له مولاه بُرد: ما رأيتُ أحسن ما يصنع هؤلاء، قال سعيد: وما يصنعون؟ قال: يصلي أحدهم الظهر ثم لا يزال صافاً رجليه يصلي حتى العصر، قال سعيد: «ويحك يا برد، أما والله ما هي العبادة، تدري ما العبادة؟ إنما العبادة التفكر والكف عن محارم الله(٢).

ولأجل هذا التدقيق والمبالغة كَرِهَ الإمام أحمد وغيره كتب الحارث المحاسبي وأتباعه، وفضَّل أن يسمِّي كتابه في الرقائق باسم (الزهد) على أساس الاعتماد الكامل على الكتاب والسنة، والمأثور عن الأنبياء من آدم إلى محمد صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، وعن طريق الصحابة والتابعين، وعدم الخوض في الخطرات والوساوس، وإذا أضفنا إلى ذلك ما فعله قبله أئمة

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٢/ ٨٩.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن سعد في الطبقات الكبرى ٥/ ١٣٥، ورواه بنحوه ابن الجوزي في ذم الهوى، ص ١٥٠.

وقد مدح الخليفة أبو جعفر المنصور عمرو بن عبيد المعتزلي على زهده، فعلق ابن كثير في البداية والنهاية ٧٨/١٠ بقوله: الزهد لا يدل على صلاح، فإن بعض الرهبان قد يكون عنده من الزهد ما لا يطيقه عمرو ولا كثير من المسلمين.

الحديث: عبد الله بن المبارك، ووكيع بن الجراح، وهنّاد بن السّري، ومحمد بن فُضَيل بن غزوان، وأسد بن موسى، الذين وضعوا مؤلفات في هذا الموضوع بنفس الاسم، فإن المَغْزى يُشير إلى أنهم آثروا التعبد المشروع الذي سمته التوسط وعدم مخالفة الحنيفية السمحة.

ويقيِّد الإِمام ابن الجوزي في ذلك خاطرةً من خواطره، فيقول: تأملت أحوال الصوفية والزُّهاد، فوجدت أكثرها منحرفاً عن الشريعة، بين جهل بالشرع وابتداع بالرأي... فقد عُلم ما خلَّف الزبير وابن عوف، وغيرهما، وبلغت صدقة عليِّ أربعين ألفاً، وخلّف ابن مسعود تسعين ألفاً، وكان الليث بن سعد يستغلّ كل سنة عشرين ألفاً، وكان سفيان الثوري يتَّجر بمال، وكان ابن مهدي يستغل كل سنة ألفي دينار.

وإن أكثر من النكاح والسراريّ، كان ممدوحاً لا ملوماً، فقد كان للنبي على الإكثار من ذلك، للنبي على الإكثار من ذلك، وكان لعلي بن أبي طالب أربع حرائر، وسبع عشرة أمة، وتزوج ولده الحسن نحواً من أربعمائة...

وقد كان النبي ﷺ يأكل ما وجد، فإن وجد اللحم أكله، ويأكل لحم الدجاج، وأحبُّ الأشياء إليه الحلوى والعسل، وما نقل عنه أنه امتنع من مباح... إلخ كلامه رحمه الله تعالى (١).

والملاحظة الثانية: ظهور مصطلحات معينة، فيها إبهام وغموض مما يسوغ تفسيرها، كُلُّ حسب ما يريده، فظهر الكلام عن: الفناء، والبقاء، والصحو، والمحو، والتجريد، وغير ذلك<sup>(٢)</sup>، وهي ألفاظ مجملة تحتمل الحق والباطل، فمثلاً عبارة (الفناء) قد تعني وجهاً باطلاً، وهو الاعتقاد بأنه ليس

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر، ص ٢٥ ـ ٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح هذه المصطلحات في الرسالة القُشيرية.

موجوداً إلا الله سبحانه، وكل ما عداه ليس له وجود حقيقي، وهذه هي وحدة الوجود، وهو فناء الملاحدة، كما تحتمل هذه العبارة أن يغيب عن الناس والخلق ولا يشهد سوى الله، والباطل منه هو عدم الشعور والعلم بحيث لا يفرِّق صاحبه بين نفسه وبين غيره، وقد يؤدي به إلى الكفر الصريح.

وقد أشار الإمام الذهبي إلى ذلك، فقال: فإن الفناء والبقاء من تُرَّهات الصوفية، أطلقه بعضهم، فدخل من بابه كل إلحادي وكل زنديق، وقالوا: ما سوى الله باطل فان، والله تعالى هو الباقي، وهو هذه الكائنات، وما ثمَّ شيء غيره، ويقول شاعرهم:

وما أنت غيرَ الكون بـــل أنـــتَ عينـــه ويقول الآخر:

وما ثمَّ إلا اللَّهُ ليــس ســواه

فانظر إلى هذا المروق والضلال، بل كل ما سوى الله مُحْدث موجود، قال الله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ ٱتِتَامِ ﴾، وإنما أراد قدماء الصوفية بالفناء نسيان المخلوقات وتركها، وفناء النفس عن التشاغل بما سوى الله، ولا يُسَلَّم إليهم هذا أيضاً، بل أمرنا الله ورسوله بالتشاغل بالمخلوقات ورؤيتها والإقبال عليها، وتعظيم خالقها، قال تعالى: ﴿ أَوَلَمُ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ ﴾، وقال: ﴿ قُلِ ٱنظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ ٱللّهُ مِن شَيْءٍ ﴾، وقال: ﴿ قُلِ ٱنظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ ٱللله مِن شَيْءٍ ﴾، وقال: ﴿ قُلِ ٱنظُرُوا مَاذَا وقال: ﴿ وقال عليه السلام: ﴿ حُبِّبِ إلي النساء والطِّيبِ » وقال: ﴿ كَانَكُ علِمت حُبنا للحم »، وكان يحب عائشة، ويحب أسامة، ويحب سِبْطَيه، ويحب الحلواء والعسل، ويحب جبل أُحد، ويحب وطنه، ويحب الأنصار، إلى أشياء لا تحصى مما لا يغنى المؤمن عنها قط (١١).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٣٩٣/١٥.

وقال الإمام الذهبي أيضاً في تاريخ الإسلام في ترجمة الإمام الزاهد أبي عبد الله محمد بن علي المعروف بالحكيم الترمذي، وهو يتحدث عن شطحات الصوفيَّة: فما أدري ما أقول، أسأل الله السلامة من شطحات الصوفيَّة، وأعوذ بالله من كُفريات صوفية الفلاسفة الذين تستروا في الظاهر بالإسلام، ويعملوا على هدمه في الباطن، وربطوا العَوَالم برُبطِ ورموز الصوفيَّة، وإشاراتهم المتشابهة، وعباراتهم العَذْبة، وسَيْرهم الغريب، وأدواقهم الجلفة، التي تجرُّ إلى الإنسلاخ والفناء، والمحو والوحدة، وغير ذلك.

قال الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ ﴾ يعني طريق الكتاب: السُّنة المحمديّة. ثم قال: ﴿ وَلَا تَنَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِهِ ﴿ وَلَا تَنَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِهِ ﴿ وَالحكيم الترمذي ، فحاشىٰ الله ، ما هو من هذا النَّمط ، فإنه إمام في الحديث ، صحيح المتابعة للإشارة ، حُلو العبارة ، عليه مُؤآخذات قليلة كغيره من الكبار ، وكُلُّ أحد يُؤخذ من قوله ويُترك ، إلاّ ذاك الصادق المعصوم رسول الله ﷺ . . . إلخ (١) .

\* \* \*

ثم مرَّ التصوف بعد ذلك بمرحلة تُعَدُّ من أخطر مراحله، وهو الذي

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام في ترجمة الحكيم الترمذي ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) الاستقامة ١٦٣/١.

يمكن أن نسميه بالتصوف الفلسفي وشبه الفلسفي، وهو التصوف الذي ينهج أصحابه فيه إلى المزج بين أذواقهم الصوفية وأنظارهم العقلية، وقد تأثروا في ذلك بالتيارات والفلسفات الدخيلة على الإسلام، كالهندية، واليونانية، والفارسية، واليهودية، والنصرانية. ودخلت مفاهيم باطنية من معاني الحلول والاتحاد والوحدة. . إلخ، وهذا ما بدأ به أبو منصور الحلاج الذي قُتل بسبب آرائه التي في ظاهرها الكفر والردة، واستمر أيضاً من خلال شخصيات، مثل: ابن عربي، وابن الفارض، وابن سبعين، وعبد الكريم الجيلي، والشهاب الشهروردي. . وغيرهم.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: إن ابن عربي وأمثاله، وإن ادّعوا أنهم من الصوفية، فهم من صوفية الملاحدة الفلاسفة، ليسوا من صوفية أهل العلم، فضلاً عن أن يكونوا من مشايخ أهل الكتاب والسنّة كالفضيل بن عياض، وإبراهيم بن أدهم، وأبي سليمان الدّاراني، ومعروف الكرخي، والجنيد بن محمد، وسهل بن عبد الله التُستري.. وأمثالهم رضوان الله تعالى عليهم أجمعين (۱).

وبهذا يظهر بأن التصوف الذي نشأ نشأة إسلامية في البداية، فإنه لم يسلم مع الزمن من التأثيرات الخارجية، وفي ذلك يقول الدكتور عمر فروخ: الصوفية حركة بدأت زهداً وورعاً، ثم تطورت فأصبحت نظاماً شديداً في العبادة، ثم استقرت اتجاهاً نفسياً وعقلياً بعيداً عن مجراها الأول، وعن الإسلام في كثير من أوجهها المتطرفة (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الفكر العربي، ص ٤٧٠.

### الباب الثاني التعريف بالمؤلف

## أولاً: عصر أبي سعد المَالِيني السياسي والاجتماعي والدِّيني والعلمي

#### ١ \_ الحالة السياسية:

عاش أبو سعد في النصف الثاني من القرن الرابع وأوائل القرن الخامس وذلك في خلافة بني العباس، وتعتبر هذه الفترة فترة ضعف الدولة العباسية وانقسام الخلافة إلى دويلات لا ترتبط بالخلافة العباسية إلاَّ بالاسم.

فالغزنويون والسَّلاَجقة في الشرق.

والفاطميون في مصر والمغرب.

والحمدانيون في الشام.

والبويهيون في العراق وما جاورها.

وهكذا تمزقت دولة الخلافة الإسلامية إلى دويلات، ولم يبق للخليفة العباسي من الخلافة في بغداد إلا الاسم فقط، وأما بقيّة الأمور فهي بيد البويهيين الشيعة، الذين كانوا يخلعون من شاؤوا من الخلفاء وينصبون من شاؤوا.

#### ٢ \_ الحالة الاجتماعية:

كان من نتائج هذه الفوضى السياسية اضطراب الأمن، وتدهور أحوال المجتمع، وظهور اللصوص الذين كانوا يُسَمَّون الشُّطار، كانوا يخيفون المقيمين في أوطانهم، ويفرضون ضرائب معينة على البيوت، كما كانوا يقطعون الطريق على المسافرين.

#### ٣ \_ الحالة الدسة:

إنَّ الحالة الدينية في هذا العصر لم تكن بأحسن حالاً من الحالة السياسية والاجتماعية، فقد ساءت واضطربت، وظهرت مذاهب المبتدعة وانتشرت، فكانت الدولة الفاطمية العبيدية تسيطر على مصر والمغرب، وكانت تنشر مذهب الباطنية الإباحي، كما كان للمعتزلة والجهمية ظهور في بلاد خراسان وما حولها، كما كانت دولة بني بويه رافضية اعتزالية جمعت بين الرفض والاعتزال، ويحدثنا الإمام أبو القاسم اللالكائي بأن أمير المؤمنين القادر بالله العباسي كان على مذهب أهل السنة، ولأجل ذلك نهى المعتزلة من نشر بدعهم وإثارة الفتن مع أهل السنة، فقال: وفي سنة ثمان وأربعمائة استتاب القادر بالله أمير المؤمنين فقهاء المعتزلة الحنفية، فأظهروا الرجوع وتبرؤوا من الاعتزال، ثم نهاهم عن الكلام والتدريس والمناظرة في الاعتزال والرفض والمقالات المخالفة للإسلام.

(فهذه الوثيقة تبين لنا نشاط المعتزلة في المناظرة والدعوة إلى آرائهم مما جعل القادر يستتيبهم.

وليست المعتزلة هي وحدها التي كانت نشطة في نشر عقائدها، بل كانت هناك طوائف أخرى من المبتدعة تقوم بنفس الدور، وخاصة في خراسان شرقي الخلافة، فتصدى لهم والي الخليفة في تلك البلاد وأنزل بهم شتى أنواع العقاب. فقد جاء في آخر الوثيقة التاريخية السابقة الذكر أن أبا القاسم

محمود بن سُبُكْتِكِين قد قام بقتل المعتزلة والرافضة والإسماعيلية والقرامطة والجهمية والمشبهة، وصَلَبَهم وحَبَسهم ونَفَاهم، وأمر بلعنهم على منابر المسلمين، وإبعاد كل طائفة من أهل البدع وطردهم، وصار ذلك سنة في الإسلام.

وهذا يبين لنا وجود تلك الطوائف في البلاد الشرقية من الخلافة الإسلامية، فالمبتدعة من كل الطوائف إذاً كانت موجودة في ذلك العصر)(١).

وقد كانت للعلماء من أهل السنة دور عظيم في الرد على الفرق الضالة، وبيان زيفها بالنصوص الشرعية من كتاب الله تعالى وسنة رسوله على الصحيحة، وشرح مذهب السلف وتأييده بالتأليف والتدريس، فمن هؤلاء العلماء:

الإِمام الآجُرِّي (ت ٣٦٠) مؤلف كتاب الشريعة.

والإمام الدارقطني (ت ٣٨٥) الذي وضع مؤلفات في نصرة السُّنة ككتاب النزول والرؤية وغيرها.

والإمام ابن شاهين (ت ٣٨٥) مؤلف كتاب شرح مذاهب أهل السنة ومعرفة شرائع الدين والتمسك بالسنن.

والإِمام ابن بطة (ت ٣٨٧) صاحب كتاب الإِبانة عن شريعة الفرقة الناجية.

والإمام ابن مَنْدَه (ت ٣٩٥)، مؤلف كتاب الإيمان وكتاب التوحيد والرد على الجهمية وغيرها.

والإِمام ابن أبي زَمَنِين (٣٩٩)، مؤلف أصول السنة.

والإمام أبو القاسم اللالكائي (ت ١٨٤) صاحب كتاب أصول اعتقاد أهل

<sup>(</sup>١) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ١/ ٧٥ (المقدمة).

السنة والجماعة من الكتاب والسنة وإجماع الصحابة والتابعين من بعدهم.

وقد وصلت إلينا هذه الكتب جميعها، كما أن هناك كتباً أخرى في هذا الموضوع لم تصل إلينا لعلماء كانوا في هذا العصر، منهم: أبو أحمد العسّال (ت ٣٤٩)، وأبو القاسم الطبراني (ت ٣٦٠)، وأبو أحمد محمد بن علي القصّاب (ت ٣٦٠)، وأبو بكر غلام الخلال البغدادي (ت ٣٦٣)، وأبو الشيخ ابن حيّان الأصبهاني (ت ٣٦٩)، وأبو ذر الهروي (ت ٤٣٥)، وأبو نصر السّجزي (ت ٤٤٤)، وغيرهم، والناظر إلى الكتب التي وصلتنا يجد أن منهجهم السّجزي (ت ٤٤٤)، وغيرهم، والناظر إلى الكتب التي وصلتنا يجد أن منهجهم في التأليف لإثبات العقيدة الصحيحة والرد على مخالفيها \_ يكاد يتفق بعضها مع بعض، فقد اعتمدوا على كتاب الله عز وجل، وسلكوا في الأحاديث والآثار مسلك المحدثين في سوق الأسانيد في كل حديث عن النبي عليها أو أثر عن صحابي أو تابعي، تحت عناوين دالة على المعنى المراد من إيراد ذلك النص.

وكان للإمام أبي سعيد المَالِيني جهدٌ طيّب في الرَّد على الفرق المخالفة لأهل السنة والجماعة، فقد ذكر ابن تيمية بأن أبا سعد كانت له تصانيف مشهورة في السنة ومخالفة طريقة الكُلَّابية الأشعرية(١).

#### ٤ \_ الحالة العلمية:

إن الحالة العلمية في عصر أبي سعد، قد خالفت الضعف السياسي والاجتماعي، فقد كان هذا العصر فترة ذهبية من الناحية العلمية، فلم يخل فرع من فروع المعرفة إلا وكتبت فيه الكتب وصنفت فيه المصنفات.

وقد ذكر الأستاذ أحمد أمين سبب الازدهار العلمي والثقافي في هذا العصر، فقال ما مُلخَّصه: أن ذلك يرجع إلى عدة أسباب:

منها: أن الإمارات الإسلامية المختلفة كانت تتبارى في تجميل موطنها

<sup>(</sup>١) الاستقامة ١/ ٨٥.

بالعلماء والأدباء وتتفاخر بهم، وهذا أكسبهم التحبب إلى العلماء والإغداق عليهم.

ومنها: أن انفصال هذه الإمارات عن الدولة العباسية جعلها مستقلة في مالها، لا ترسله إلى بغداد بل تغدقه على أهلها، والعلم دائماً متأثر بالمال، فهذا جعل كثيراً من العلماء ينعمون في ظل هذا الاستقلال أكثر مما كانوا ينعمون في ظل الوحدة، فقد كان الشاعر مثلاً لا يظهر اسمه إلا إذا رحل إلى بغداد، فصار يلمع اسمه في بلده.

ومنها: أن جميع الولايات الإسلامية المختلفة في ذلك الحين قد فتحت أبوابها للعلم والعلماء، فشجعت الحركة العلمية بمختلف فنونها، من علم الحديث، والفقه، والأدب، واللغة، والطب، وعلم الكلام، والفلسفة، والتصوف، وغير ذلك من الثقافات المختلفة النافعة منها والضار.

ومن أسباب نمو العلوم وازدهارها أيضاً في هذا العصر، المكتبات العامة والخاصة في جميع الولايات الإسلامية المختلفة التي يستفيد منها طلاب العلم، هذه المكتبات كانت مزودة بكل العلوم والفنون، من الحديث، والفقه، والتفسير، وعلم الكلام، واللغة، والطب، وغير ذلك، كما كانت مزودة أيضاً بالأدوات اللازمة من الحبر والأقلام والأوراق، فعلى سبيل المثال، كان سيف الدولة في حلب يشجع العلم وأنشأ المكتبات العامة المزودة بكل الفنون، وكذلك كان الفاطميون في مصر والمغرب، والعباسيون في بغداد، وهكذا كل واحد منهم يشجع العلم وأهله(۱).

<sup>(</sup>۱) ظهر الإسلام، لأحمد أمين ۱/۹۷، و ۲/۲ وما بعدها، وينظر كتاب الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري لآدم متز، ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريدة ١/ ٣٢٩ وما بعدها.

وقد وصف ابن خَلِّكان مكتبة نوح بن نصر السَّاماني في بُخارى بقوله: كانت عديمة المثل، وفيها من كل فن من الكتب المشهورة بأيدي الناس، وغيرهما مما لا يوجد في سواها ولا سُمِع باسمه فضلاً عن معرفته (١).

وقد ظهر في هذا العصر كثير من العلماء في مختلف الفنون (٢)، نذكر منهم على سبيل المثال: الإمام المحدث أبو على النيسابوري (ت ٣٤٩)، والإِمام العلاَّمة الحافظ ابن حبان البستي (ت ٣٥٤) وشاعر الزمان أبو الطَّيب المتنبى، المقتول سنة (٣٥٤)، وقاضى الجماعة بالأندلس منذر بن سعيد البَلُّوطي (ت ٣٥٥)، والعلامة الأخباري أبو الفرج الأصبهاني صاحب كتاب الأغاني (ت ٣٥٦)، والإمام المحدث الحافظ أبو القاسم الطبراني، صاحب المعاجم الثلاثة (ت ٣٦٠)، والإمام المحدث شيخ الحرم أبو بكر الآجري (ت ٣٦٠)، وشيخ الحنابلة الإِمام أبو بكر غلام الخَلاَّل البغدادي (ت ٣٦٣)، ومسنِدُ خراسان الإمام الزاهد ابن نُجَيد النَّيسابوري (ت ٣٦٥)، والإمام النَّاقد ابن عَدِي الجرجاني (ت ٣٦٥)، وشيخ الصُّوفية بالشام أحمد بن عطاء الرُّوذباري (ت ٣٦٩)، والإمام العلَّامة الفقيه شيخ خراسان أبو سهل الصَّعلوكي (ت ٣٦٩)، والإمام الحافظ أبو بكر الإسماعيلي الجُرْجاني (ت ٣٧١)، والإمام الكبير أبو الحسن الدارقطني (ت ٣٨٥)، والإمام الواعظ أبو حفص ابن شاهين (ت ٣٨٥)، والأديب البارع الصاحب بن عبَّاد (ت ٣٨٥)، والإمام العلَّامة الحافظ اللغوي أبو سليمان الخَطَّابي (ت ٣٨٨)، وإمام اللغة أبو الفتح ابن جنّي المَوْصلي (ت ٣٩٢)، ومحدِّث الإِسلام الحافظ الجَوَّال ابن مَنْده (ت ٣٩٥)،

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان ١/١٥٢.

<sup>(</sup>٢) ذكر أستاذنا الدكتور أكرم العمري في كتابه «موارد الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد» مئات من العلماء وأسماء مصنفاتهم، وخاصة في القرنين الثالث والرابع ممن استفاد منهم الخطيب في تاريخه.

وشيخ قُرْطبة ابن أبي زَمَنِين الأندلسي (ت ٣٩٩)، والعلاَّمة الأديب أبو حيان التوحيدي البغدادي (ت ٤٠٠ تقريباً)، والإمام عالم المغرب أبو الحسن القابِسي (ت ٤٠٣)، وإمام المتكلمين والأصوليين أبو بكر ابن الطَّيب الباقلاني (ت ٤٠٣)، والإمام الحافظ المؤرخ شيخ المحدثين أبو عبد الله الحاكم النيسابوري (ت ٤٠٥)، والعلاَّمة شيخ المتكلمين أبو بكر ابن فَوْرك (ت ٤٠٦)، والإمام الحافظ عبد الغني بن سعيد الأزدي المصري (ت ٤٠٩)، وشيخ خراسان وكبير الصوفية الإمام أبو عبد الرحمن السُّلَمي (ت ٤١٢)، وغيرهم (١٠٠٠).

#### ثانياً:

### حياة الإمام أبي سعد الماليني<sup>(٢)</sup>

#### (أ) نسبه:

هو الإمام أبو سعد أحمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن حفص بن خليل الأنصاري الهروي المَالِيني الصُّوفي، الملقب بطاووس الفقراء.

ويبدو من نسبه أنه عربي أنصاري، ولعله حفيدٌ لأحد الأنصار ممن كان في الجيش الإسلامي الذي خرج لفتح خراسان، ونشر دين الله تعالى، وذلك في عهد أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه في سنة ثلاثين للهجرة.

<sup>(</sup>١) يراجع سير أعلام النبلاء، المجلد السادس عشر والسابع عشر.

<sup>(</sup>۲) مصادر ترجمته: تاریخ جرجان لحمزة السهمي ص ۱۲۶، ووفیات قوم من المصریین لابن الحبال رقم (۱۹۱)، وتاریخ بغداد ۱۳۷۱، ومنتخب السیاق لعبد الغافر، انتخاب الصریفیني ص ۸۹، وتهذیب تاریخ دمشق لابن منظور ۳/۲۲۶، والتقیید لابن نقطة ۱/۲۹، والأنساب للسمعاني ٥/۱۷۹، ومعجم البلدان لیاقوت ٥/٤٤، وطبقات الشافعیة لابن الصلاح ۱/۳۰۰، وسیر أعلام النبلاء ۳۰۱/۱۷، وهناك مصادر أخرى ذُكِرتْ في حاشية السیر.

وأما نسبته (المَالِيني) فهي نسبة إلى مَالِين ــ بكسر اللام ــ وهي قرية على شط جَيْحون، تقع على فرسخين من هَرَاة، ويقال لها: مالان.

وهَرَاة مدينة عظيمة مشهورة تعد من أمهات مدن خراسان الذي يقع جزء منه اليوم في أفغانستان، وجزء من إيران، وجزء في جمهورية تُرْكُمانستان، وكانت هراة من نصيب القسم الأول، إذ تقع في الشمال الغربي من أفغانستان، بالقرب من حدود إيران، قال عنها ياقوت: مدينة عظيمة مشهورة من أمهات مدن خراسان، لم أر بخراسان عند كوني بها في سنة ستمائة وسبعة مدينة أجل ولا أعظم ولا أحسن ولا أكثر أهلاً منها، فيها بساتين كثيرة، ومياه غزيرة، وخيرات كثيرة، محشوة بالعلماء، ومملوءة بأهل الفضل والثراء، وقد أصابها عين الزمان، ونكبها طوارق الحَدَثان، وجاءها الكفار من التتر فخرَّبوها حتى أدخلوها في خبر كان سنة ستمائة وثمانية عشر... إلخ (۱).

#### (ب) مولده:

ولد المَالِيني في أواسط القرن الرابع، وعاش إلى أوائل الخامس الهجري، ولم تذكر المصادر شيئاً عن تاريخ ولادته، ولا شيئاً عن نشأته، إلا أنني نظرتُ في شيوخه ممن وقفتُ على ترجمتهم، فوجدتُ أنَّ أكبر شيخ له هو محمد بن عبد الله بن إبراهيم السَّليطي النيسابوري المتوفى سنة (٣٦٤) وفي هذه السنة دخل أبو سعد جُرْجان كما قال حمزة السهمي، ثم يليه الإمام مسند خراسان أبو عمرو إسماعيل بن نُجيد النيسابوري المتوفى سنة (٣٦٥)، والإمام الحافظ ابن عدي الجرجاني صاحب كتاب الكامل المتوفى سنة (٣٦٥)، يليهما الإمام شيخ الإسلام محمد بن الحسن السَّراج النيسابوري المتوفى سنة (٣٦٦)، يليهما يليه الإمام الحافظ المؤرخ أبو الشيخ ابن حيًان الأصبهاني المتوفى سنة (٣٦٦).

<sup>(</sup>۱) معجم البلدان ٥/٣٩٦.

والظاهر أن أبا سعد سمع منهم في رحلاته، إذ ليسوا هم من بلده، فالغالب أن لا يقلَّ عمره عند وفاتهم عن عشرين أو خمس وعشرين سنة، وهذا يعني أنه ولد في نهاية النصف الأول من القرن الرابع.

### (ج) رحلاته وطلبه العلم:

الرِّحلةُ في طلب الحديثِ سُنَّة متَّبعة عند المحدِّثين، فقد بدأت في جيل الصحابة واتسعت في جيل التابعين ومن بعدهم، فكان طُلَّب الحديث لا يكتفون بأخذ العلم عن علماء بلدهم أو البلاد المجاورة، وإنما كانوا يرحلون إلى بلاد بعيدة.

وقد مضى المَالِيني على سَنَن المحدِّثين، فرحل في طلب الحديث، ولم يكتف بالأخذ عن الشيوخ الكثيرين من أهل هَرَاة أو من القادمين إليها.

وقد أجمعت المصادر التي ترجمت له أن أبا سعد كان أحد الجوالين في طلب العلم، ما بين الشَّاش \_ وهي طاشقند عاصمة جمهورية أُوزبكستان في آسيا الوسطى من بلاد ما وراء النهر \_ إلى الإسكندرية، فقد رحل للقاء المشايخ إلى نيسابور، وأصبهان، وجُرجان، وخراسان، وفارس، وخُوزستان، وبغداد، والكوفة، والشام، والحجاز، ومصر وغيرها، وكان يدخل بعض البلاد مرَّات كثيرة.

قال حمزة السَّهمي: دخل المَالِيني أول دخوله جُرْجان في سنة أربع وستين وثلاثمائة، وخرج من جُرْجان سنة سبع وأربعمائة، وذكر حمزة أيضاً بأنه كان بينه وبين أبي سعد صداقة وصحبة قديمة بجرجان ونيسابور والعراق ومصر.

وقال الخطيب البغدادي: قدم بغداد دَفعاتِ كثيرة، وآخر ما قدم علينا سنة

تسع وأربعمائة... ثم خرج إلى مكة، ومضى منها إلى مصر، فأقام بها حتى توفي.

وذكر عبد الغافر أنه دخل نيسابور سنة ست وأربعمائة.

وقد وقفت في كتابه الأربعين على بعض رحلاته وأسماء بعض الشيوخ الذين روى عنهم في تلك المدن التي رحل إليها، حيث إنه كان يُصرِّح بالتَّحديث في تلك المدن التي دخلها.

فقد رحل إلى بغداد، وروى فيها عن أبي الحسين عبد العزيز بن الحسين الهمداني، وعبد الوهاب بن محمد بن الحسن بن هاني البزاز.

ورحل إلى دمشق، وفيها روى عن أبي بكر أحمد بن علي الحمال الصوفى.

ورحل إلى الرملة، وسمع فيها محمد بن عبد الله البغدادي.

ورحل إلى الموصل، وروى فيها عن أبي علي الحسن بن جعفر بن علي الحاجب.

ورحل إلى آمل \_ من بلاد خُرَاسان \_ ، وروى فيها عن أبي إسحاق إبراهيم بن محمد بن إبراهيم المكى .

ورحل إلى مصر، وفيها روى عن أبي القاسم عبد الرزاق بن أحمد بن يوسف الخياش، وأبي علي الحسين بن علي بن خلف الصوفي، وأبي محمد الحسن بن إسماعيل الضراب، والحسن بن علي بن غالب الزهري، وأبي محمد الحسن بن رَشِيق، وأبي بكر محمد بن إسحاق بن محمد الحجار.

ورحل إلى إخميم في صعيد مصر، وفيها روى عن بقا بن عبيد الله بن عتيق بن حفص الإخميمي. كما رحل إلى شيراز، وروى عن عمر بن أحمد بن محمد البغدادي، وجاءت روايته في شعب الإيمان للبيهقي ٢/ ٣٥٩.

#### (د) شيوخه:

في هذه الرحلات الكثيرة والطويلة تلقى الإمام أبو سعد عن شيوخه مؤلفاتهم وأحاديثهم، فقد قال الخطيب البغدادي: لقي عامة الشيوخ والحفاظ الذين عاصرهم.

وقد أحصيتُ من روى عنهم في كتابه الأربعين فبلغوا تسعين شيخاً، وقد ذكر له العلماء شيوخاً آخرين لم يرو عنهم في هذا الكتاب، وما هذا إلاَّ دليل على اتساع روايته، وكبر مشيخته.

وفيما يلي عرض لشيوخه في كتاب الأربعين، مع ترجمة من وقفتُ على خبره:

- ١ \_ إبراهيم بن عيسى بن داود المصري أبو إسحاق.
- ٢ \_ إبراهيم بن محمد بن إبراهيم أبو إسحاق المكي.
- ٣ \_ إبراهيم بن محمد النَّصرابادي الصُّوفي أبو القاسم.
- خمد بن جعفر بن حمدان بن مالك أبو بكر البغدادي القَطِيعي، الإمام الزاهد، وهو راوي مسند أحمد وغيره عن عبد الله بن أحمد، توفي سنة ٣٦٨، تاريخ بغداد ٤/٣٧.
  - \_ أحمد بن عبد الله بن المنتصر أبو بكر الأندلسي.
- ٦ أحمد بن علي بن الفرج أبو بكر الحَمَّال الصُّوفي، روى عن البغوي وغيره، روى عنه تمام الرازي وعبد الوهاب الميداني وآخرون. تهذيب تاريخ دمشق ١/ ٤٠٩.

- ٧ \_ أحمد بن عمران أبو نصر الإسبيجاني.
- ۸ ـ أحمد بن محمد بن أحمد أبو العباس الدَّيُبلي الخياط الزاهد، سكن مصر، وكان فقيها جيد المعرفة بالفقه الشافعي، قال السبكي: حضر أبو سعد الماليني وفاته فحكى العجب من حضوره وتلاوته للقرآن إلى أن خرجت روحه. طبقات الشافعية الكبرى ٣/٥٥.
  - ٩ \_ أحمد بن محمد بن إسماعيل أبو بكر الطَّابثي.
- ١٠ ـ أحمد بن محمد بن الحسن بن يعقوب أبو الحسن البغدادي المقرىء،
   قال الخطيب البغدادي في تاريخه ٤/ ٤٢٩: كان يظهر النسك والصلاح، ولم يكن في الحديث ثقة.
  - ١١ \_ أحمد بن محمد بن سدر أبو جعفر.
- 11 \_ أحمد بن محمد بن علي بن هارون أبو العباس البَرْديجي الحافظ، ذكره الذهبي في تاريخ الإسلام ص ٤٥٤، وقال: توفي عشر السبعين وثلاثمائة، وانظر: تهذيب تاريخ دمشق ٢/٧٢.
  - ١٣ \_ إسماعيل بن عمر بن كامل أبو الحسن.
  - ١٤ \_ بقا بن عبيد الله بن عتيق أبو حفص الإخميمي.
    - ١٥ \_ الحارث بن عدي أبو أسامة.
- 17 \_ الحسن بن إسماعيل بن محمد أبو محمد الضَّراب المصري، توفي سنة ٣٩٢ \_ المصريين لأبي إسحاق الحبَّال رقم (١٣٢)، وتاريخ علماء مصر لابن الطحان رقم (٢١٠).
  - ١٧ \_ الحسن بن جعفر بن علي الحاجب أبو علي.
- ۱۸ \_ الحسن بن رَشِيق أبو محمد العسكري المصري، الإِمام المحدث، مسند مصر، توفي سنة ۳۷۰. السير ۱۸/۲۸۰.

- 19 \_ الحسن بن عبد الله بن سعيد أبو أحمد العسكري، الإمام المحدث الأديب صاحب التصانيف، وفي سنة ٣٨٢. السير ١٦/٤١٦.
- ٢٠ \_ الحسين بن علي بن سليمان بن خلف أبو علي المطرِّز، توفي سنة
   ٣٧٥. وفيات المصريين للحبال (٣).
  - ٢١ \_ الحسن بن على بن غالب أبو محمد الزهري.
- ٢٢ \_ الحسن بن علي أبو محمد الصَّدفي المصري، توفي سنة ٣٨٩. وفيات المصريين للحبال (١٠٣).
  - ٢٣ \_ الحسن بن القاسم بن اليسع.
  - ٢٤ \_ الحسين بن عبد الله أبو القاسم القرشي.
    - ٢٥ \_ سلامة بن على أبو القاسم.
- 77 \_ العباس بن أحمد بن عثمان الشاعر أبو الفضل الصُّوفي، شيخ الصُّوفية بالشام، مات سنة ٣٧٣، تاريخ الإسلام ص ٥٤١، وتهذيب تاريخ دمشق ٦/١٦٠.
- ٢٧ \_ العباس بن أحمد أبو الطيب الهاشمي، المعروف بالشافعي المصري،
   صاحب أبي بكر الزَّقاق، توفي سنة ٣٧٣، تاريخ الإسلام ص ٥٤٠.
  - ٢٨ \_ عبد الله بن إبراهيم بن جعفر أبو الحسين الزُّبيري.
    - ٢٩ \_ عبد الله بن بكر أبو بكر الطبراني.
  - ٣٠ \_ عبد الله بن بكر أبو أحمد الطبراني، ولعله المذكور آنفاً.
    - ٣١ \_ عبد الله بن سعيد بن علي أبو القاسم الأزدي.
- ٣٢ \_ عبد الله بن عدي أبو أحمد الجرجاني، الإمام الحافظ، صاحب كتاب الكامل وغيره، توفى سنة ٣٦٥.

- ٣٣ \_ عبد الله بن محمد بن إسماعيل ابن بنت أبي حفص النسائي أبو محمد.
- ٣٤ \_ عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيًان أبو محمد الأصبهاني، المعروف بأبي الشيخ، الإمام المحدث الثقة صاحب التصانيف، توفي سنة ٣٦٩. السبر ٢٧٦/١٦.
- ٣٥ \_ عبد الله بن محمد بن محمد بن فُورك أبو بكر المقرىء الأصبهاني، الإمام المحدث المقرىء، توفى سنة ٣٧٠. السير ٢٥٧/١٦.
  - ٣٦ \_ عبد الرحمن بن محمد بن الأفقم أبو القاسم.
- ٣٧ \_ عبد الرزاق بن أحمد بن يوسف الخيَّاش أبو القاسم المصري، ذكره ابن الطحان في تاريخ علماء أهل مصر رقم (٤٤٨).
  - ٣٨ \_ عبد الصمدين بنان.
  - ٣٩ \_ عبد العزيز بن الحسين الهمذاني أبو الحسين.
- ٤ \_ عبد الغني بن سعيد بن علي أبو محمد الأزدي، الإِمام المحدث صاحب التصانيف المشهورة، توفي سنة ٤٠٩. السير ٢٦٩/١٧.
- 13 \_ عبد الملك بن حبان بن عبد القاهر الصوفي أبو إسحاق المُرَادي المصري، المعروف بمأمون، ذكره الخطيب البغدادي في تلخيص المتشابه ٢٢٨/١.
  - ٤٢ \_ عبد المنعم بن عبد الله أبو الطيب المقرىء.
  - ٤٣ \_ عبد الواحد بن أحمد بن إبراهيم أبو القاسم الشِّيرازي.
    - ٤٤ \_ عبد الواحد بن أحمد بن عبيد الله أبو القاسم.
- دع عبد الوهاب بن الحسن بن الوليد بن موسى أبو الحسين الكِلاَبي الدمشقى، كان ثقة مأموناً، توفى سنة ٣٩٦. السير ١٦/٧٥٥.

- 27 \_ عبد الوهاب بن محمد بن الحسن بن هاني البزاز أبو محمد البغدادي، ذكره ابن النجار في ذيل تاريخ بغداد ١/ ٣٨٥.
  - ٤٧ \_ عبيد الله بن عبد الرحمن أبو الفضل الزهري.
    - ٤٨ \_ على بن إبراهيم البصري.
- ٤٩ ـ علي بن إبراهيم أبو الحسن الحُصْري الصوفي، له ترجمة في: طبقات الصوفية ص ٤٨٩، وتاريخ بغداد ١١/ ٣٤٠، والأنساب ٢/ ٢٢٦.
  - ٥ \_ على بن أحمد أبو الحسن الشمشاطي.
  - العسقلاني .
  - ٥٢ \_ على بن أحمد بن عبد الرحمن أبو الحسن الفِهْري.
    - ٥٣ \_ علي بن أحمد بن قرقر أبو الحسن.
      - ٤٥ \_ على بن إسحاق أبو الحسن.
- علي بن إسماعيل أبو الوزير الصُّوفي، ذكره ابن النجار في ذيل تاريخ
   بغداد ٣/ ٣٠١.
- ٥٦ \_ علي بن الحسين بن بُندار أبو الحسن الأَذَني القاضي الثقة، توفي سنة ٣٨٥ \_ . السبر ٢٦٤/١٦.
  - ٧٥ \_ علي بن الحسن بن جعفر بن أبي زكَّار أبو القاسم.
  - ٨٥ \_ على بن عبد الرحمن بن أحمد بن يونس أبو الحسن.
- وعلى بن عبد الرحمن أبو الحسين الفِهْري، ولعله على بن أحمد بن عبد الرحمن، المتقدم آنفاً.
- ٦٠ على بن عثمان بن نصر بن عمر القَرَافي أبو الحسن، ذكره ابن نقطة في تكملة الإكمال ٤٢٠/٤.

- 71 \_ علي بن عمر بن أحمد أبو الحسن الدارقطني البغدادي الإمام الحافظ الشهير، توفى سنة ٣٨٥.
- - ٦٣ \_ على بن محمد أبو الحسن السَّرُوجي.
- 75 \_ عمر بن أحمد بن عثمان أبو حفص البغدادي، المعروف بابن شاهين، الإمام المحدث الواعظ، صاحب التصانيف، توفي سنة ٣٨٥.
  - ٦٥ \_ عمر بن أحمد بن محمد البغدادي.
- ٦٦ \_ عمر بن محمد بن عِرَاك أبو حفص المقرىء، توفي سنة ٣٨٨. كما في وفيات المصريين رقم (٩٢).
- ٦٧ ـ عمر بن محمد بن إبراهيم بن سَبَنك أبو القاسم البغدادي القاضي،
   الثقة، توفي سنة ٣٧٦. السير ٣٧٨/١٦.
- 7۸ ـ عمر بن محمد بن أحمد بن مقبل أبو القاسم ابن الثلاج البغدادي، مُتَّهم بالكذب، مات بعد السبعين وثلاثمائة. تاريخ بغداد ٢٦١/١١، ولسان الميزان ٢٦١/٤.
  - ٦٩ \_ قاسم بن عمرو المُعَافري.
- ٧٠ ــ محمد بن إبراهيم بن علي الأصبهاني، أبو بكر المقرىء، الإمام الحافظ
   المحدث، توفي سنة ٣٨١. السير ٣٩٨/١٦.
- ٧١ \_ محمد بن أحمد بن جُميع أبو الحسين الصَّيداوي الحافظ، صاحب معجم الشيوخ، مات سنة ٤٠٢.

- ٧٢ \_ محمد بن أحمد بن سَمْعون أبو الحسين البغدادي، الإمام المحدِّث الثقة
   الواعظ، توفى سنة ٧٨٧. السير ١٦/٥٠٥.
  - ٧٣ \_ محمد بن أحمد بن الفيض أبو بكر.
- ٧٤ \_ محمد بن أحمد بن محمد بن يعقوب أبو بكر الجُرْجراني البغدادي المحدِّث، توفي سنة ٣٧٨. السير ٢٦٩/١٦.
  - ٧٥ \_ محمد بن إسحاق بن محمد الحجار أبو بكر المصرى.
  - ٧٦ \_ محمد بن الحسن بن حمزة أبو على الجعفري الصوفى الرازي.
    - ٧٧ \_ محمد بن الحسن بن على.
    - ٧٨ \_ محمد بن الحسين بن حمزة الصوفي الرازي أبو علي.
- ٧٩ \_ محمد بن خلف بن جيّان الخَلاَّل أبو بكر البغدادي، الإمام الفقيه المحدث، توفي سنة ٣٧١. السير ١٦/ ٣٥٩.
  - ٨٠ \_ محمد بن عبد الله البغدادي أبو عبد الله.
- ٨١ \_ محمد بن عبد الله بن شيرويه أبو بكر النَّسوي، جاء ذكره في المعجم المختص بالمحدثين للذهبي ص ١٤٨.
- ٨٢ ــ محمد بن عبد الله بن عبد العزيز بن شاذان أبو بكر الرازي الواعظ الصوفي، كان واعظاً ولكنه كان ضعيفاً في الحديث، توفي سنة ٣٧٧. السبر ١٦٨/٤٦٣.
- ۸۳ ـ محمد بن عبد الله بن محمد بن صالح أبو بكر الأبهري القاضي المالكي، إمام المالكية بالعراق، كان ثقة مأموناً زاهداً، توفي سنة ٣٧٥. السير ٢٣٢/١٦.
  - ٨٤ \_ محمد بن محمد بن يعقوب أبو بكر.

- ٨٥ \_ مخلد بن جعفر بن سهيل أبو علي الدقاق الفارسي الباقرحي البغدادي،
   كان ثقة صحيح السماع، توفي سنة ٣٦٩. السير ١٦/ ٢٥٤.
- ٨٦ \_ المظفر بن أحمد بن إبراهيم أبو الفتح الدمشقي، المعروف بابن برهان، الإمام المحدث المقرىء الثقة، مات سنة ٣٨٥. غاية النهاية لابن الجزري ٣/٠٠/٢.
  - ٨٧ \_ هارون بن خيوان أبو صالح.
  - ٨٨ \_ يوسف بن عبد السيد بن سهل أبو الطيب السني .
- ٨٩ ــ يوسف بن عمر بن مسرور أبو الفتح البغدادي، الإمام الثقة الزاهد، كان مُجَاب الدَّعوة، توفي سننة ٣٨٥. تاريخ بغداد ١٤/ ٣٢٥.
  - ٩٠ \_ يوسف بن يحيى أبو القاسم.
    - ٩١ \_ أبو بكر بن منصور.

#### (هـ) تالاملذه:

مع رحلة الإمام أبي سعد الماليني الطويلة إلى الأمصار لطلب العلم وتحصيله، والتقائه بالجَمِّ الغَفِير من العلماء ممن كان يزخر بهم زمانه، مما كان له الأثر الكبير في كثرة مرواياته، ومع ما كان يتصف به من العلم والعدالة والصلاح، أصبح أبو سعد عَلَماً من الأعلام، يتسابق الطلاب إلى السماع والاستفادة منه.

### وكان من أبرزهم:

١ - الإمام الحافظ شيخ السُّنة أبو نصر عبيد الله بن سعيد السِّجزي شيخ الحرم، صاحب كتاب الإبانة في أصول السنة، المتوفى سنة ٤٤٤.

- ٢ ــ الفقيه العلامة أبو عبد الله محمد بن سلامة بن جعفر القُضاعي المصري،
   قاضي مصر، صاحب كتاب مسند الشهاب، المتوفى سنة ٤٥٤.
- بو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، الإمام الحافظ شيخ الإسلام، المتوفى
   سنة ٤٥٨. روى البيهقي عن شيخه أبي سعد في السنن الكبرى فقط
   (٣٤٨) رواية، كما ذكر ذلك الأخ الدكتور نجم عبد الرحمن خلف<sup>(١)</sup>.
- ٤ \_ الإمام الكبير شيخ القرّاء أبو بكر أحمد بن الفضل الأصبهاني الباطِرقاني،
   المتوفى سنة ٤٦٠.
- الإمام الحافظ المؤرخ أبو بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، المتوفى
   سنة ٤٦٣.

قال الخطيب في تاريخ بغداد في ترجمة شيخه الماليني: قدم بغداد دفعات كثيرة، وآخر ما قدم علينا سنة تسع وأربعمائة، سمعنا منه في رباط الصوفية الذي عند جامع المنصور، فإنه كان ينزل هناك.

وقد استفاد الخطيب من شيخه الماليني في تاريخ بغداد في (٥٤) موضعاً، عدا ما أورده بواسطته من المقتطفات عن الكتب المتقدمة التي رواها الماليني، كما ذكر ذلك أستاذنا الدكتور أكرم العمري<sup>(٢)</sup>.

- ٦ ـ الإمام المسند محدِّث أصبهان أبو القاسم عبد الرحمن بن محمد بن إسحاق بن مَندة العَبْدي الأصبهاني، المتوفى سنة ٤٧٠.
- ٧ \_\_ المحدث الصدوق أبو الحسين أحمد بن عبد الرحمن الذَّكواني
   الأصبهاني، المتوفى سنة ٤٨٤.
- ٨ \_ الإمام المحدث أبو مسعود سليمان بن إبراهيم الأصبهاني، المتوفى سنة ٤٨٦.

<sup>(</sup>١) في الصناعة الحديثية في السنن الكبرى للبيهقي ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) في موارد الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد ص ٤٤٧.

٩ \_ الإمام أبو الحسن علي بن الحسن الخِلَعي المصري، مُسْنِد الدِّيار المصرية، المتوفى سنة ٤٩٢، وهو آخر من حدث عن أبي سعد كما قال الذهبي<sup>(1)</sup>.

#### (و) مؤلفاته:

وُصِفَ الإِمام المَالِيني بأنه كان ممن جَمَعَ وصنَّفَ، فقد قال عبد الغافر بن إسماعيل: جمع الأحاديث والحكايات الكثيرة والتصنيف فيها، وقال حمزة السهمي: جمع أحاديث مالك وغيره، وقال ابن تيمية: كانت له تصانيف مشهورة في السنة ومخالفة طريقة الكلابية الأشعرية.

#### وقد وقفت على أسماء بعض مؤلفاته، وهي:

- الأربعين في شيوخ الصوفية، وهو كتابنا هذا، وسيأتي الكلام عليه.
- ٢ ـ حديثه، ومنه نسخة خطية في المكتبة الظاهرية، برقم ٣٨٨، مجموع
   ٢٦، من ١٥٢ ـ ١٧٣.
  - ٣ \_ أحاديث الإمام مالك بن أنس، ذكره حمزة السهمي في تاريخ جرجان.
- لمؤتلف والمختلف، ذكره الحافظ ابن حجر في تبصير المنتبه \$/١٥١٣، وقال: ولم أره، وإنما أنقل عنه بواسطة الرُّشَاطي، وذكره أيضاً السخاوي في فتح المغيث ٤/٢٣١، وقال: لكن في الأنساب خاصة، ونقل المتقي الهندي في كنز العمال حديثين منه في ٢٣٦/١٣٤، و ٥١/٧٣٣.
  - الفُتوَّة، ذكره تلميذه الإمام البيهقي في كتاب الزهد ص ٨٦.

<sup>(</sup>١) في سير أعلام النبلاء ١٩/٧٥.

والمقصود بالفتوة: التخلق بالأخلاق الكريمة، والإحسان إلى الناس، وكف الأذى عنهم.

٦ مسند شيوخ الصوفيّة، ذكره السيوطي في اللّاليء المصنوعة في الأحاديث
 الموضوعة ٢/ ٤١٥.

#### ( ز ) مكانته العلمية وثناء العلماء عليه:

لقد شهد العلماء لأبي سعد بالحفظ والإِتقان والصَّلاح، وأنه كان على مذهب السَّلف في السُّنة كما نقلنا ذلك عن ابن تيمية.

فقال عنه تلميذه الخطيب البغدادي في تاريخه: كان ثقة صدوقاً متقناً خيِّراً صالحاً، كان قد سمع وكتب من الكتب الطوال والمصنِّفات الكبار ما لم يكن عن غيره.

وقال عبد الغافر الفارسي: من جملة المشايخ المذكورين بالفضائل الكثيرة من العبادة والتصوف. . حج حجات وطاف البلاد.

وقال السمعاني: كان أحد الرحالين في طلب الحديث والمكثرين منه... وكان صوفياً عالماً ورعاً مُتَخلِّقاً بأحسن الأخلاق.

وقال ابن الجوزي: كان ثقة مصنِّفاً صدوقاً صالحاً.

وقال عنه الإمام الذهبي: الإمام المحدث الصادق الزاهد الجوّال. . كان ذا صدق وورع وإتقان.

## (ح) عقیدته ومذهبه:

لقد تبين لنا من قول الإمام ابن تيمية السابق: أن أبا سعد ألف مؤلفات في السُنَّة والرد على المخالفين من الكُلَّابية الأشعرية، أنه كان في الأصول على مذهب السلف من أهل السنة والجماعة، وأنه كان يرد على المبتدعة ويفنِّد آراءَهم.

ويظهر من كتابه الأربعين الذي قمنا بتحقيقه أنه كان متصوفاً وأنَّ له اهتماماً بجمع أخبار المتصوفة الزُّهاد، ممن جمع بين العلم والعمل، وهو التصوف الذي اصطلحنا على تسميته بالتصوف السُّني، ولم يعرِّج المَالِيني إلى الصُّوفية المتهمين بالسِّحر والشعوذة والاتحاد والحلول، فلأجل ذلك لم يُشر إلى أبي منصور الحَلَّج أو غيره ممن اتهموا بالحلول والاتحاد، مما يدل بأنَّ أبا سعد له اتجاهه السُّني في التصوف، وأنه كان يدعو إلى هذا التوجه ويدافع عنه، كما أنه روى جميع الأقوال التي ذكرها في الكتاب بسنده إلى أصحابها، مقرراً بذلك منهج المُحَدِّثين في تاليفهم.

أما مذهبه في الفروع، فقد كان على مذهب الإمام الشافعي، كما قرر ذلك ابن الصلاح وابن السبكي في كتابيهما: طبقات الشافعية.

# (ط) مآخذ على أبي سعد:

على الرغم مما يتمتع به الإمام أبو سعد المَالِيني من الحفظ والاتقان والورع، إلا أنه كغيره معرض للخطأ، وقد يكون لهذا الخطأ عند هذا الإمام الجليل ما يبرره، وله بذلك وجهته الخاصة.

#### فمن هذه المآخذ:

ا \_ تبين لي من خلال تحقيقي وخدمتي لكتابه الأربعين أنه كان يدلس تدليس الشيوخ، وهو كما قال الخطيب البغدادي: أن يروي المحدِّث عن شيخ سمع منه حديثاً، فغيّر اسمه أو كنيته أو نسبه، أو حاله المشهور من أمره (١).

وقد وقع أبو سعد في ذلك كثيراً، فذكر بعض شيوخه بغير ما اشتهروا به، فمن ذلك على سبيل المثال: أنه روى عن شيخه أبي الحسن أحمد بن محمد بن الحسن بن يعقوب المقرىء، فقال مرَّة: حدثنا أحمد بن محمد بن

<sup>(</sup>١) الكفاية ص ٣٦٥، وانظر: فتح المغيث ٢٠٧/١.

يعقوب، ومرَّة: حدثنا أحمد بن يعقوب البغدادي، ومرة: حدثنا أحمد بن يعقوب أبو الحسن المقرىء، ومرادهُ في هذا كلِّه الشيخ الذي ذكرناه آنفاً، ومن أمثلته أيضاً قوله: أخبرنا أبو بكر محمد بن علي، ومراده: أبو بكر محمد بن إبراهيم بن علي المعروف بابن المقرىء.

وحُكْمُ هذا النوع من التدليس كما قال ابن الصلاح: إن أمره أخف. . ويُخْتَلف في كراهة ذلك بحسب الغرض الحامل عليه. . وتسمّح بذلك جماعة من الرواة المصنفين (١).

وقد وقع ذلك أيضاً لبعض تلاميذه كالخطيب البغدادي، وكأبي حازم عمر بن أحمد بن إبراهيم العبدوي، فقد ذكر السمعاني: أنه كان إذا روى عن شيخه أبي سعد الماليني يدلس، ويقول: حدثنا أحمد بن حفص الحديثي، فينسبه إلى جده الأعلى، وينسبه إلى التحديث يعني إلى رواية الحديث، وليست نسبته إلى الحديثي.

قلت: وهذا كلام فيه تجاوز، ولعله صدر بسبب التنافس الذي يحدث بين الأقران غالباً. وقد رد كلامه الإمام الذهبي، فقال: هذا مكابرة وغلور، وليست

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن الصلاح ص ١٧١.

<sup>(</sup>٢) الأنساب ١٨٨/٢، وذكره أيضاً محمد ابن طاهر المقدسي في الأنساب المتفقة ص ٥٣.

 <sup>(</sup>٣) نقله الذهبي في السير ١٧ / ١٧٥، والسبكي في طبقات الشافعية ٤ / ١٦٥، وابن حجر في النكت على ابن الصلاح ١/ ٣١٤، والسخاوي في فتح المغيث ١/ ٤١.

رتبة أبي سعد أن يحكم بهذا، بل في المستدرك شيء كثير على شرطهما، وشيء كثير على شرط أحدهما. ولعل مجموع ذلك ثلث الكتاب بل أقل، فإن في كثير من ذلك أحاديث في الظاهر على شرط أحدهما أو كليهما، وفي الباطن لها علل خفية مؤثرة، وقطعة من الكتاب إسنادها صالح وحسن وجيد، وذلك نحو ربعه، وباقي الكتاب مناكير وعجائب، وفي غضون ذلك أحاديث نحو المائة يشهد القلب ببطلانها. إلخ. وانظر كلام الحافظ ابن حجر في النكت على ابن الصلاح، فقد قسم أحاديث المستدرك على أقسام، وأنَّ منه ما هو مقبول ومنه ما هو مردود.

## (ى) وفاته:

بعد حياة عامرة بالخير والصلاح في خدمة حديث رسول الله على والدفاع عنه، انتقل الإمام أبو سعد إلى جوار ربه، وذلك في يوم الثلاثاء السابع عشر من شوال سنة اثنتي عشرة وأربعمائة في مصر، حيث استقر بها آخر حياته، رحمه الله تعالى وتجاوز عنه.

هذا وذكر حمزة السهمي بأنه توفي سنة تسع وأربعمائة، وهو خطأ، وقد رد عليه الذهبي، فقال: كذا قال، وهذا وَهَم.

\* \* \*

# الباب الثالث التعريف بالكتاب

# (أ) اسم الكتاب:

جاء اسم الكتاب في جميع نسخ الكتاب الخطية باسم: (كتاب الأربعين في شيوخ الصوفية)، وقد عُرِفَ الكتابُ بهذا الاسم أيضاً في جميع كتب التَّراجم، إلَّا أنَّ صدر الدين البكري ذكره في كتابه الأربعين ص ٩٦، باسم: (كتاب الأربعين من أحاديث شيوخ الزُّهاد وكبارهم)، ولم أجد أحداً وافقه على هذه التسمية.

# (ب) موضوع الكتاب:

هذا الكتاب روى المؤلف فيه أربعين حديثاً، رُويت من طريق بعض أئمة التصوف، مع ذكر شيء من حِكَمهم وأخبارهم.

وقد عُرف هذا النوع \_ وهو المُسمى عند المحدِّثين بالأربعينات \_ قبل الإمام الماليني، ويذكر ابن الجوزي في العلل المتناهية ١٢١/، بأنَّ أول من ألَّف فيه: عبد الله بن المبارك، وبعده محمد بن أسلم الطُّوسي، وأحمد بن حرب الزاهد، والحسن بن سفيان النسوي، وغيرهم كثير، وانظر: كشف الظنون لحاجي خليفة ١/٢٥.

والذي دعاهم إلى التأليف ورود حديث عن النبي عَيِّة: "مَنْ حَفِظَ على أمتي أربعينَ حديثاً في أمر دينها بعثه اللَّهُ تعالى يومَ القيامة في زُمْرَةِ الفقهاءِ والعُلَمَاءِ". وقد جاء لهذا الحديث طرقٌ كثيرة، ولكن مع كثرتها فإنَّه ضعيف لا يصح باتفاق المحدثين، وجمع الأستاذ الفاضل عبد الله بن يوسف في مقدمة كتاب الأربعين في الحث على الجهاد، لابن عساكر، طرقه ورواياته وحكم عليها حكماً جيداً، فليراجعه من شاء.

ومع ضعف الحديث فقد تفنن علماء الرواية في التأليف في هذا الباب، والذي دعاهم إلى ذلك: أن هذا الحديث يدخل في فضائل الأعمال والحثّ على الخير، وقد تساهل المحدِّثون في هذا الجانب كما هو مشهور من صنيعهم.

وقال حاجي خليفة في كشف الظنون ١/٥٠: إنَّ المحدِّثين اختلفت مقاصدهم في تأليفها وجمعها وترتيبها، فمنهم: من اعتمد على ذكر أحاديث التوحيد وإثبات الصفات، ومنهم: من قصد ذكر أحاديث الأحكام، ومنهم: من اقتصر على ما يتعلق بالعبادات، ومنهم: من اختار حديث المواعظ والرقائق... إلى غير ذلك، وسمّى كل واحد منهم كتابه بكتاب الأربعين... إلخ.

# (ج) منهج المؤلف في الكتاب:

لم يذكر أبو سعد مقدمة تُبيِّن الدافع إلى تأليفه، وإنما بدأ بذكر التراجم، مستهلاً أولاً بترجمة معروف الكرخي، ثم سَرِيِّ السَّقَطي، ثم الجُنيد. . . إلخ، ولم يراع الترتيب في ذكرهم، وبعد إيراد الترجمة يبدأ بذكر حديثه، ثم شيء من أقواله، ويتَّضح من هذه الأقوال أنها تدخل في باب الزُّهد والإعراض عن الدنيا،

والالتجاء إلى الله تعالى في طلب العلم والأنس به، والتوكل عليه، وتخلية القلب من هموم الدنيا بصفاء الودِّ وحسن المعاملة، وأن على الإنسان أن يعمل ليحوز رضا الله عزَّ وجلّ، وإنَّ أشرَّ ما يُصابُ به المرء هو أن يركن إلى الجَدَلِ ويهمل العمل، فلا بدَّ من دوام العبادة وحثِّ النفس بالترغيب في الجنة، والترهيب من النار، وبهذه المجاهدة تتفتح للعبد مغاليق الطريق، وتسهل له نفسه، وتنقاد إليه.

وسلك المؤلف طريقة المحدِّثين في إسناد الأحاديث، وكذلك الأقوال، ومن المعلوم أن المحدِّثين تساهلوا في ذكر الأسانيد للحكايات والأقوال المأثورة، كما حكى ذلك الخطيب البغدادي في الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع ٢/٣١، فقال: أما أخبار الصالحين، وحكايات الزُّهاد والمتعبدين، ومواعظ البلغاء، وحِكَم الأدباء، فالأسانيد زينة لها وليست شرطاً في تأديتها.

والذي دعا الماليني إلى ذلك تأثره بالمحدِّثين، ورغبته في السير على سَنَنهم.

كما أن أبا سعد لم يعلق على المادة التي رواها، وإنما كان همّه رواية الأحاديث والأقوال فقط، وما رأيتُ له تعليقاً سوى ما ذكره في الترجمة رقم (٣١)، بعد أن روى حديثاً من طريق عبد الله بن وهب، فقال: ما رواه إلا ابن وهب، أي أنه يشير إلى أنه من أفراد ابن وهب، ولم يشاركه فيه أحد غيره، ولا شك أن هذه فائدة جيدة من هذا الإمام الجليل، وهو ما أقره عليه العلماء.

# (د) الفائدة العلمية من الكتاب:

لقد أشرت في المقدمة إلى ضرورة أن يعرف المسلم شيئاً من أخبار أئمة

الزهد والورع، وذلك لكي يتأسى بهم ويقتدي بهديهم، فإن المسلم بحاجة إلى أن يجاهد نفسه ويأخذها بالجدِّ والعمل الصالح، وبخاصة في واقعنا المعاصر، فقد أخذت الدنيا اهتمام كثير من المسلمين بحيث أنستهم الآخرة والجنة والنار.

وقد رأيتُ الإمام الواعظ ابن الجوزي، يُشير إلى هذا المعنى ويقيِّد خاطرةً من خواطره، فيقول:

رأيتُ الاشتغال بالفقه وسماع الحديث لا يكاد يكفي في صلاح القلب، إلاّ أن يُمزج بالرقائق والنظر في سِيرَ السَّلف الصالحين. . . وما أخبرتُك بهذا إلاّ بعد معالجة وذوق، لأني وجدتُ جمهور المحدثين وطُلاَّب الحديث، هِمَّة أحدهم في الحديث العالي وتكثير الأجزاء، وجمهور الفقهاء في علوم الجدل وما يغلب به الخصم، وكيف يَرقُ القلبُ مع هذه الأشياء؟ وقد كان جماعة من السلف يقصدون العبد الصالح للنظر إلى سَمْتِه وهذيه، لا لاقتباس علمه، وذلك أن ثمرة علمه هديه وسمتُه، فافهم هذا وامزج طلب الفقه والحديث بمطالعة سير السلف والزُّهاد في الدنيا ليكون سبباً لرقة قلبك . . . إلخ كلامه رحمه الله تعالى (۱).

ولا شك أن كتاب أبي سعد قد تضمن جملة طيبة من حياة هؤلاء الزُّهاد أئمة التصوف الذين كانوا أقرب الناس إلى الله عزَّ وجلّ، ولأجل ذلك كان هذا الكتاب مصدراً لكثير من المؤلفين، كالخطيب البغدادي، والبيهقي، وابن عساكر، وابن العَدِيم، والسُّبكي.. وغيرهم، وسنذكر اقتباساتهم لاحقاً.

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر ص ٢١٦.

## ( هـ ) ملاحظات على الكتاب:

إن النقص من طبيعة البشر، والله سبحانه وتعالى لم يجعل الكمال إلا لكتابه الكريم، وقد لاحظت على كتاب أبي سعد بعض الملاحظات التي لا تقلل من شأنه، ومن أهمها: أنه أورد بعض الأحاديث التي لا تصح، وقد أشار إلى ذلك الإمام الذهبي، فقال في ترجمة أبي سعد: ألف أربعين حديثاً، كل حديث من طريق صوفاي معتبر، وجاء في ذلك مناكير لا تُنكر للقوم، فإن غالبهم لا اعتناء لهم بالرواية (۱).

قلت: يرجع السبب في روايتهم لبعض الأحاديث المنكرة، أن المذكورين اشتغلوا بالتعبد عن الرواية.

قال ابن تيمية: كثير من العباد لا يحفظ الأحاديث ولا أسانيدها، فكثيراً ما يغلطون في إسناد الحديث أو متنه، ولهذا قال يحيى بن سعيد: ما رأينا الصالحين في شيء أكذب منهم في الحديث، يعني على سبيل الخطأ، وقال أيوب السختياني: إن من جيراني لمن أرجو بركة دعائهم في السّحر، ولو شهد عندي على جَزَرة بَقْل لما قبلتُ شهادته.

ولهذا يميزون في أهل الخير والزهد والعبادة بين ثابت البُناني والفضيل بن عياض. . ونحوهما، وبين مالك بن دينار وفرقد السَّبخي وحبيب العَجَمي وطبقتهم، وكل هؤلاء أهل خير وفضل ودين، والطبقة الأولى يدخل حديثها في الصحيح.

وقال مالك بن أنس رحمه الله: أدركت في هذا المسجد ثمانين رجلًا، لهم خير وفضل وصلاح، وكل يقول: حدثني أبي، عن جدي، عن النبي ﷺ،

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٣٠٣/١٧.

لم نأخذ عن أحد منهم شيئاً، وكان ابن شهاب يأتينا وهو شاب فنزدحم على بابه، لأنه كان يعرف هذا الشأن.

هذا وابن شهاب كان فيه من مداخلة الملوك، وقبول جوائزهم ما لا يحبه أهل الزهد والنسك، والله يختص كل قوم بما يختاره... إلخ (١).

قلت: ولعل عذر الإمام الماليني في إيراده لبعض الأحاديث التي لا تصح أنه التزم منهج المحدثين في روايتهم للأحاديث بالأسانيد، فمن أراد أن يتحقق من صحتها فدونه الإسناد، أخذاً من العبارة المشهورة: من أسند فقد أحال.

وقد اشتمل هذا الكتاب على واحد وعشرين حديثاً صحيحاً وحسناً، وبعض هذه الأحاديث ضعيفة، ولكنها ارتفعت إلى الحسن لوجود متابعات لها أو شواهد، أما الأحاديث الضعيفة، فقد بلغت: أحد عشر حديثاً، وبلغت الأحاديث المتروكة أو التي لا تثبت: سبعة أحاديث.

## (و) توثيق نسبة الكتاب إلى المؤلف:

لا شك في صحة هذا الكتاب إلى أبي سعد الماليني، ويمكن أن نستدلً على ذلك بأمور، منها:

أولاً: أن الكتاب جاءت نسبته إلى المؤلف بالسند المتصل في بداية الكتاب.

وهذا السند رجاله ثقات معروفون، كما سيأتي، وهو من أقوى الأدلة على صحة نسبة الكتاب إلى المؤلف.

<sup>(</sup>١) الاستقامة ١/ ٢٠١ \_ ٢٠٢.

ثانياً: وجود السماعات الكثيرة المدونة على نسخ الكتاب، وسنذكرها في نهاية الكتاب.

ثالثاً: ذَكر بعض العلماء هذا الكتاب، كما نقل آخرون بعض النصوص منه، ومن هؤلاء العلماء: بعض تلامذة أبي سعد المَالِيني، كالخطيب البغدادي، والبيهقي، ولا شك أن هذا دليل قوي على صحة نسبة الكتاب إلى مؤلفه.

وإليك بيان ذلك، وقد رتبتُ هذه الاقتباسات والذكر على حسب تقدّم وفيات مؤلفيها:

١ – روى تلميذ المصنف الإمام البيهقي (ت ٤٥٨) نصوصاً كثيرة من هذا الكتاب، فقد روى في شعب الإيمان أحد عشر نصاً من كتاب الأربعين، في المواضع التالية: ٢/٣٦٤، و ٣/١٥٧، و ١٩٥٤، و ٤٣٤، و ٥٠٥، و ٤٣٤، و ٢٣٨، و ١٩٤٤، و ٥٠٥، وهذه المواضع في طبعة شعب الإيمان الهندية، أما في طبعة دار الكتب العلمية، فقد روى له في المواضع: ٢/٥٩٥، و ٢٥٥، و ٧٥٠.

كما روى له في الزهد أربعة نصوص، في الصفحات: ١٦٧، و ٢١١، و ٢٨٣، و ٣١٧.

وروى له في كتاب البعث والنشور حديثاً واحداً في صفحة ٢٢٢.

٢ ــ روى الخطيب البغدادي (ت ٤٦٣) في تاريخه عن شيخه أبي سعد المَالِيني خمسة نصوص، في المواضع: ١/ ٣٨٥، و ٥/ ٤٤٠، و ٧/ ٢٤٢، و ٢٢٣/١٢ و ٣١٤/١٤، وهي موجودة في هذا الكتاب.

- كما نقل منه أيضاً حديثاً واحداً في تلخيص المتشابه ٢٢٨/١، من طريق أبى سعد، والحديث مروي في هذا الكتاب.
- ٣ ـ ذكره الإمام عبد الغافر بن إسماعيل الفارسي (ت ٢٩٥)، في السياق، كما في منتخبه ص ٨٩، في ترجمة أبي سعد الماليني، وقال: رأيت من مجموعاته أحاديث الأربعين لمشايخ الصوفية، ذكر فيه رواية كل واحد منهم، سمعها الوالد عن أبي سعيد الخشاب عنه.
- ٤ ــ ذكره الإمام ابن عساكر (ت ٧١٥)، في كتابه «الأربعين البلدانية»
   ص ٣٥.
- روى ابن الجوزي (ت ٥٩٧) في كتاب «مثير العزم الساكن» خبراً واحداً
   في ٣٠٩/١، من طريق أبي سعد الماليني، وهو موجود في كتاب
   الأربعين.
- ح روى له الإمام الرافعي (ت ٦٢٣) في التدوين في أخبار قزوين ٣/٢٤٢،
   و ٤/٣٣، حديثين، وعزاه لأبى سعد المَالِيني.
- ٧ ــ نقل ابن نقطة (ت ٦٢٦)، نصين في تكملة الإكمال ٣/ ٥٤٠، و ٤/ ٢٠٤
  من كتاب الأربعين، ونسبه إلى أبى سعد.
- ٨ ــ روى له ابن النجار (ت ٦٤٣) في ذيل تاريخ بغداد ١/٣٨٥، حديثاً
   واحداً، من طريق الماليني، والحديث موجود في الأربعين.
- ٩ ــ روى ابن باطيش (ت ٦٥٥) في التمييز والفصل ١/٤١٤، و ٤١٥، نصين
   من كتاب الأربعين.

- ١٠ ــ ذكره صدر الدين البكري (ت ٦٥٦)، في كتاب الأربعين ص ٩٦، وسمّاه باسم: (الأربعين من أحاديث شيوخ الزُّهاد وكبارهم)، ثم روى بإسناده حديثاً منه.
- ١١ ــ روى ابن العَدِيم (ت ٦٦٠) نصوصاً من هذا الكتاب في: بُغية الطلب في تاريخ حلب ٣/ ١٢٣٤، ٩/ ٤٢١٣.
- ۱۲ \_ ذكره الذهبي (ت ۷۶۸) في سِير أعلام النبلاء ۳۰۳/۱۷، وقد سبق أن ذكرنا نص كلامه.
- ۱۳ \_ روى تــاج الـديـن السبكـي (ت ۷۷۱) في طبقـات الشـافعيـة الكبـرى ١٣ \_ روى تــاج الـديـن السبكـي (ت ۷۷۱) في طبقـات الشـافعيـة الكبـرى مجموعة من النصوص من كتاب أبـي سعد هذا.
- 14 \_ نقل ابن ناصر الدين الدمشقي (ت ٨٤٢)، في توضيح المشتبه نصين من كتاب أبي سعد ١٩٤١، وعزاهما إلى أبي سعد في الأربعين.

#### (ز) رُواة الكتاب:

وصل هذا الكتاب من طريق أبي طاهر السِّلَفي، عن أبي بكر أحمد بن على بن الحسن الطُّريثيثي، عن أبيه، عن مؤلفه أبي سعد المَالِيني.

ورواه عن السلفي كلُّ من: الحسن بن عبد الباقي الصِّقِلي المديني، كما في في نسخة الأصل، وتقي الدين حسن بن أحمد بن يوسف الأوقي، كما في نسخة (أ)، وأبي محمد عبد الله بن عبد الجبار العثماني، كما في نسخة (ب).

وكلهم ثقات أثبات، وإليك ترجمتهم باختصار:

- ابو الحسن علي بن الحسين بن زكريا الطُّريثيثي الصُّوفي المقرىء، كان أحد القراء<sup>(1)</sup>.
- إبو بكر أحمد بن علي بن الحسين الطُّريثيثي الصوفي البغدادي، الإمام الزاهد، المعروف بابن زهراء، قال السِّلفي: هو أجل شيخ رأيته للصوفية، وأكثرهم حرمة وهيبة عند أصحابه، لم يقرأ عليه إلا من أصل. ثم قال: وأصوله كالشمس، توفى سنة ٤٩٧.
- ٣ ـ أبو طاهر أحمد بن محمد بن أحمد بن محمد الأصبهاني السلفي،
   نزيل الاسكندرية، الإمام العلامة الحافظ شيخ الإسلام، توفي سنة (٣)
- ٤ ـ أبو على حسن بن عبد الباقي بن أبي القاسم الصّقلي المدني المالكي،
   المعروف بابن الباجي، المحدث الثقة، توفى سنة ٩٨٥(٤).
- ابو على الحسن بن أحمد بن يوسف الإوقي، الصوفي، الإمام الثقة الصالح، توفى سنة ٦٣٠(٥).
- آبو محمد عبد الله بن عبد الجبار القرشي الأموي العثماني الشاطبي الأصل الإسكندارني المولد، كان شيخاً ثقة صالحاً، توفي سنة ١٤٤٠.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) غاية النهاية لابن الجزري ١/ ٣٣٥.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ١٦٠/١٩.

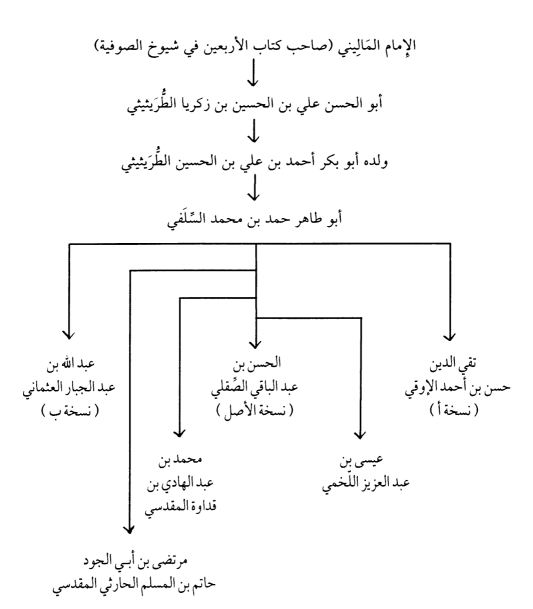
<sup>(</sup>٣) السير ٢١/٥.

<sup>(</sup>٤) التكملة لوفيات النقلة ١/ ٤٤٠.

<sup>(</sup>٥) التكملة لوفيات النقلة ٣/ ٣٣٤.

<sup>(</sup>٦) التكملة لوفيات النقلة ٢/٤١٦.

وهذه خارطة تُبيِّن روايات الكتاب عن الحافظ أبي طاهر السِّلَفي، من خلال ما سبق ذكره من روايات، وكذلك ما وجدته في نسخة (الأصل) من روايات أخرى متصلة إلى الإمام السِّلفي، وقد ذكرتها في آخر الكتاب كما وردت في النسخة وبنفس الترتيب، كما ذكرتُ ترجمة مختصرة لأصحاب هذه الروايات:



## (ح) نسخ الكتاب:

اعتمدت في تحقيق الكتاب على ثلاث نُسَخ خطيَّة، وجميعها من دار الكتب الظاهرية، وقد صوَّرتُها من مكتبة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة \_ على ساكنها أفضلُ الصَّلاةِ والسَّلام \_ وإليك وصفَها:

\* النسخة الأولى: وهي النسخة التي اتخذتها أصلاً في التحقيق.

وتقع في ثمانية عشر ورقة، ذات صفحتين، في كل صفحة اثنين وعشرين سطراً، وخطّها واضح جداً، وهي نسخة قيِّمة، كتبها الحسن بن عبد الباقي الصقلي، وعليها سماعات كثيرة، وسنذكرها في نهاية الكتاب إن شاء الله تعالى.

النسخة الثانية: وهي التي رمزت لها بحرف (أ).

تقع في ست وعشرين ورقة، بواقع (٥٢) صفحة، في كل صفحة ما بين ١٥ ـــ ١٨ سطراً.

وهي نسخة جيدة، وخطها واضح أيضاً، وقد كتبها أبو الحسن الإوقي، وليس فيها إلاَّ سماعين.

النسخة الثالثة: وهي التي رمزت لها بحرف (ب).

تقع في تسع عشرة ورقة، بواقع (٣٧) ورقة، وفي كل صفحة ما بين ١٧ ــ ١٨ سطراً.

وهي جيدة، ولكنها سيئة الخط، وعليها ثلاثة سماعات.

# (ط) عملي في تحقيق هذا الكتاب:

الحتاب على نسخة الأصل، ثم قابلته على النسختين الأخريين،
 وقام ولدي العزيز حارث بمقابلة النص والقراءة عليّ، أسأل الله تعالى أن
 يحفظه مع أخيه وينبتهما نباتاً حسناً.

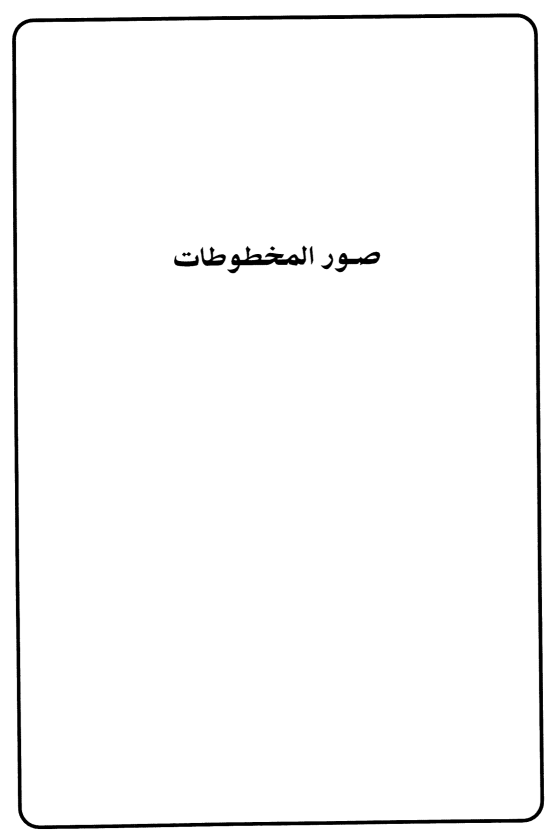
ثم وضعتُ ما كان من زيادة في النسختين ــ وهو قليل ــ بين معقوفتين، ثم قوّمت النص، وضبطه بالشكل، ورقّمت تراجمه.

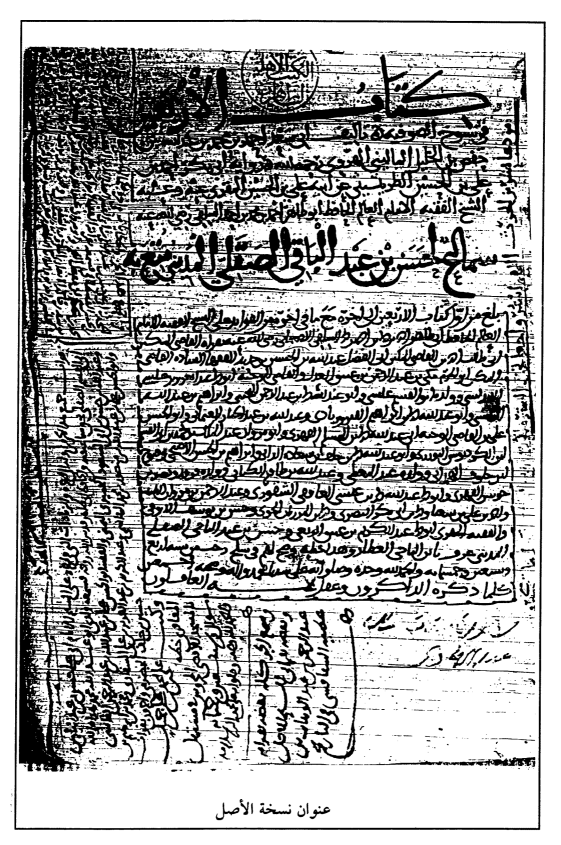
- ٢ ـ عرّفت بشيوخ الصوفية الذين أوردهم المؤلف وذلك بذكر ترجمتهم
   وبعض أخبارهم، وذكرت المصادر التي رجعتُ إليها في الترجمة.
- " \_ قمتُ بالتعريف ببعض رجال الإسناد ممن يحتاج إلى تعريف، ولم أترك ذلك إلا لمن لم أجد له ترجمة، أو كان من المشهورين، سواء كانوا من رجال التهذيب أو من في حكمهم.
  - ٤ \_ خرَّجت الأحاديث الواردة بالكتاب، وعزوت الأخبار إلى مصادرها.
    - قمت بالتعليق على بعض المواضع التي تحتاج إلى توضيح وشرح.
- حكم الأقوال المنسوبة إلى أئمة التصوف، لِما فيها من حِكم عظيمة وفوائد غالية.
- ارجعت صيغ الأداء إلى أصلها، فأرجعت (نا) و (ثنا) إلى حدثنا و (أنا)
   و (أبنا) إلى أخبرنا.
- ٨ \_ وضعتُ دراسة، تضمنت الكلام عن التصوف ومراحله، والتعريف بالإمام أبي سعد الماليني، وعصره، وبكتابه الأربعين.
- ٩ \_ ذكرتُ في آخر الكتاب السماعات التي وجدتها في النسخ الثلاث،
   وذكرتُ ترجمة لمن وقفت على خبره.
  - ١ \_ ذيَّلتُ الكتاب بالفهارس التي تكشف عن مضامين الكتاب.

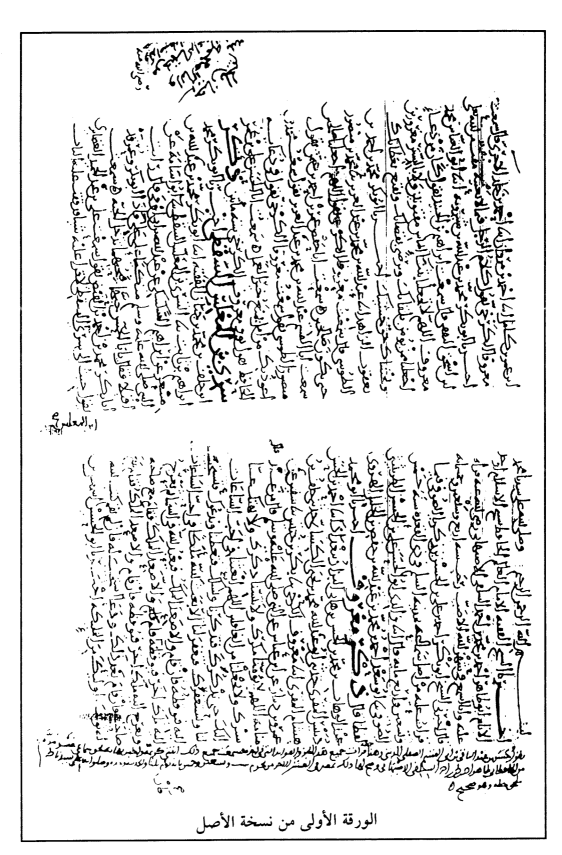
وأخيراً أسأل الله العظيم، رب العرش الكريم، أن يغفر لي ولوالِديَّ ولجميع المسلمين، وأن يرزقنا الإِخلاص في القول والعمل.

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلَّم، والحمد لله رب العالمين.

وكتب أبو حارث عامر حسن صبري عفا الله عنه ووالديه







وراده علىالستوط اعتموسما حل الصدمه مله اجدو المحالط) هدى كتصرا مزدط الكوليم فهر فهر الطوسى وج

بجدوعهمواللما الدعدلائ الومل لعوليهمضه ارامكوا لستنبيط يتنول وودسهل

عزالتولها الانتوبل فحواسك وكاوكالاحناج عليكها

اخلاسم هذا اتجامع ونوع وقع القيون المالية المعطاع الكالمتسلة المالية العالمة المستدادي المحارات ونوع وقع القيون المالية العام خوادم على والمادات ورايا المعارف المعار

مع مرزدار نوسه واحسوال الوجود الحسون رسواي مجع عدوامه الوادى فالسمقراراع والسكنوى مغول يمورارا عدوامه لحلن فأولعث للعالمحود حبلالهال رجعك فكطع عجست تكسلصناف سرك ونطعاعاتاه في المستنطقات عنه وحملك القلاواصل وصلك الساء وجعل عناه في المستنطق عن عمواه وزود كاروا بصلح السن شوجة ادواحه لخلفال وحطت هم علويه في لمبات الهواحتمانا خدوا كرنا خوللنعم وشتومواسل سطلعمتش ويحاخثوا لج السرود واستنطلوا سمقتلجبيد موعوا أؤساله انسان ازبوعواله جهالاء هري ولاست حوا هرلعانه كمنوت الماديل سيحداله ومتدم والجامط وأنجعلها مؤالوس الديكرنجرنجى لادم ايمالود عفورات يخي مؤلوهم الحوله والسمعت الفؤيه ولع كوسالدسا وكانتهجل وفلحد الإخرة ولمادحي بمالا ترج واحتج مزفلديث الإرجى واسعكن إوفاميك وضاء وولكائله مؤلهزكالفوق الوبلرنى وتحدوم تخدالسا محالفوا \_ سحطالسيح اكسودا جهوي وسعه المائكره في احوللودا لميدس حق جدة وصلوا مثل جرواله وي والنظام والمحوث اللهاسة واحعل لخت السهوانى فرماس الخت داالبوللصوى مولاللم ائاسلك باسمك الدولينزعنن معكاس سبع وغسسوده يستعمده ولمحاركهم دواسته ورواره تشع مستعويتان وسسحارات الإد فالمصوفي ومعدووه الحطمسالحامة لاوحه فالسال عسورز والخريس نحدول فالعناع سالم وتعوسعالها لمسعى واداؤوه اجروجي وواشدهده الاحزاب شم فيسع هدا اكرالعروف اربعه والصوص بالسؤكما لسمائته الاعداء حاحب الحولمان للسعم عسده الدحق تزهووت فرجحها لاصتشع إلعاق كالإدما ويلح الدوت ج –اراانقسم توسف تزیجی مکوا كت فناالكوامه هسمو

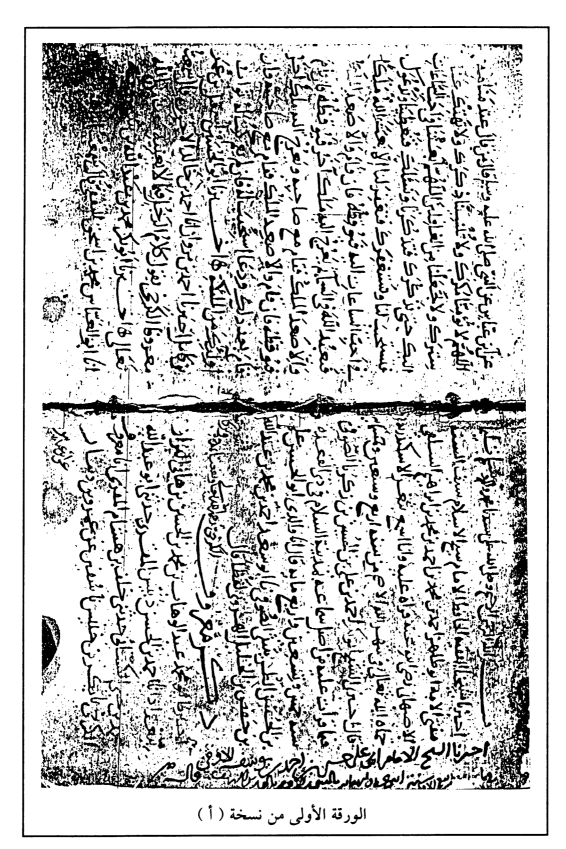
E F

المركزين والأفائط والمركزية الموميرين والمركزية المركزية المركزية

الورقة الأخيرة من نسخة الأصل



عنوان نسخة (أ)



سل مازلاددى ولااددى معدالق والتعليم سان معاولكن معامد بركاح كاعز بعم ين وطاله عليم والدافقيرية إليا فط وسعته وفال لديعم النفها حمد اع مراد الطار للدرجير لاي عراكا النخو سنوم كلموا علوا تدهب الم لياله وتراكع المروضلوات عليسار) مجانده وعرال وحرار المواع والعشوالاوسط مراسهر الإوارس الورقة الأخيرة من نسخة (أ)

لكندماوا ولولاردولج عنوان نسخة (ب)

ويومنكها سترك وكالحدام العادلة اللهداده كالحلساعات ولدار موليا والدواء للواحر والمهدون عجزوج إلاج مؤقطه مانظموالته صعد الملك صعد للمدم للمدم كالمشا يموح فان المعروك لف ود عالسي النافي لم المراكب الديوا مالالحومؤ تطذمان فام والأصفد الملائدهام كم صاحب لعهم السدائ اوروامطرنا زعام وللكا صعدلللاث وبالمع حاجب ملر من لمن الم صعال علم عرائه ما الع ر بهذر مرحاله للمريح الرسعيد معودا الدرج بولك متحور للعونيي والصحت معردة للأحى بتول للالحار والسعد الك وعراق الارعث للدرملة والرحب الساعات احدمهموس الزاجن عدالتدرمجرز عدالعرومهم كنار تول فان والمعرف الليري وعلى فيكالناس في الرط صامعه منديم ستهمل للمدتعالي أحربا الفي كمرجر عيدائد ستيروره أءادورا للعائس فهرليهى للسنى بالرج وتشلعاته واسترمطايات وكعشال حجحث تتك دلعوا للواح الملكح إيلال والأرائ والسالك ومطينا وكوعول فيسمد زيوال ريغاد درالععلنا والإمالطالم ومخالطا فرائد كالعدد سنده تسم و بسعي وا ونع دوال جرافا والذكر وانحسن على فراكسه (المعربية فالصوفي م) المع احسترنا الستجارين والسريف الجدمث ومجارعت لله والس العروالسع الؤمد المجدع مراكح من وكورا سعداح معرزع والأبرجنس الحلالات ليطا الرائح للمجرعيل اعتان عيدالمه العبيجا حنرا السيح الدمام العالم سيح الاسلام افتحل لعدي وارت على مل المائه عبد المندالسلام والاسه حال لجئاط معتدالسلف الأطافه احجكم الدالع الرام جدر جدران مبرال سعل مصهائي صلاعير والعزوا ليصددن مهر اللهريون شامكرا وكلاملعسنا فجا الفرجي مرالمق كماء معومف اللرجيء مكر حليفين مجراج ازجان إدرا وسعدا داراجر ترالهستو المترمجة بريان عدر ليسمعهم لحسنه للمساء اورادر محصرا عزعرورفهارعواريها سعواله كالمصالها ال درمعووا

معلى السلع ودوع المحله المالية معى الهول والمارية الماسكة البحارلاسه يوبرعن المومالين وأمالهما والحزين حودولي لحاار أدادئ وأوقعك عاركار وانوانفسم عيمالما اع الفيد المسطين وهين عملانس ليميم وما ولمع وهما مصيفيالهم والمعويف والمرم والعنها الوالحرم طواء وعالكام والولحاق شيرهم الحرفيل اللح ومعولان الارموللاتر حلاكوالعمر للولوالعالم وعرعب المحسر عدالهافي مزائد المخدى وادوالعجرسلها ومعمالك وماعون فدااع المجلما السرعمالحا والعمى يحصاء ومللي عاصر للفرائلاله إلى المحرمة لأس دُفيريعُ لم صحيك مُنها وكوال كالساد السار المنطرعُ فالديمُ العظم ولاستدرك وملوك والمحاط المرصلول عدودها كالمطوام الحاكا لفوستع طرده غلما مذها لحزع ألهية خورالي واحجار برباة الماك البذة خاج المجالك في معلك بمرسط المؤود وكالماري الصلحا معرف مت لالوستعلى ملك يشرجر رساله متحاري كالمراسل واطرح مطلب مائد مفرواسكن والكسعاف والمائية سعتدا كافعا تعول سمعتران فصوللترفي راجكر وعالان ح للاحظ اجشرار ومصمكا الكهمة والأسعدالان المزور وجدالده اولادا والاياساعة فرحم فراصل والاعام وكافظ معكرت والحد مسيدة الحا وكداد الدوال في المعم الني يعلى العور فاكر لفائلة ومعتدره الرسطاليسكا وعلايا والاحاد معسناه والنالم بمعنا وتديزه لحطائط وكطالن فطائفا ماحق الندسي مضعاولات للطالم فيركا كالكافع كالمتعاكمة والتأثو الاستالعارستن عظره يعرفهم معطله ورجفت فلادر بهنالع إحمال مولكه حكواله حفال للحشولل وعرائه والعرب التربية والمعالمة المعالمة المعالم



### تأليف:

أبي سعد أحمد بن محمد بن عبد الله بن حفص بن الخليل الماليني الهروي رحمه الله رواية أبي بكر أحمد بن علي بن الحسين الطُريثيثي، عن أبيه علي بن الحسين المقرىء عنه وعنه الشيخ الفقيه الإمام العالم الحافظ أبو طاهر أحمد

سماع لحسن بن عبد الباقي الصِّقلي المديني مُتّع به .

ابن محمد بن أحمد السِّلَفي رضي الله عنه.

### بسم الله الرحمن الرحيم وصلَّى اللَّه على سيدنا محمد

أخبرنا الشيخ الفقيه الإمام العالم الحافظ شيخ الإسلام أوحد الأنام أبو طاهر أحمد بن محمد بن أحمد بن أحمد السلفي الأصبهاني رضي الله عنه قراءة عليه وأنا أسمع في شهر الله الأصم رجب سنة أربع وسبعين وخمسمائة، قال: أخبرني الشيخ أبو بكر أحمد بن علي بن الحسن بن زكريا الصُّوفي فيما قرأت عليه من أصل سماعه بمدينة السَّلام في ذي القعدة سنة خمس وتسعين وأربعمائة، قال: أخبرنا والدي أبو الحسن علي بن الحسين الطُريثيثي الصُّوفي، حدثنا أبو سعد أحمد بن محمد بن عبد الله بن حفص بن الخليل الهَرَوى لفظاً، قال:

## ۱ ــ ذکر معروف<sup>(۱)</sup>

(۱) معروف الكرخي هو معروف ابن الفيرزان، ويقال معروف بن علي، الزاهد، كان نصرانياً فأسلم على يد على بن موسى الرضا.

والكرخي نسبة إلى الكرخ، وهي محلة معروفة في بغداد، كان مجاب الدعوة، وهو أستاذ سَري السّقطي، صحِب داود الطائي.

قال إسماعيل بن شداد: قال لنا سفيان بن عيينة: ما فعل ذلك الحَبر الذي فيكم ببغداد؟ قلنا: بخير، قال: لا يزال أهل تلك المدينة بخير ما بقى فيهم.

وجرى ذكره يوماً في مجلس الإمام أحمد بن حنبل، فقال واحد من الجماعة: هو قصير العلم، فقال الإمام أحمد: أمسك، عافاك الله، وهل يُراد العلم إلاَّ ما وصل إليه معروف؟

وقال أبو يعلى في طبقاته: كان أحد المشهورين بالزهد والعزوف عن الدنيا، يغشاه الصالحون، ويتبرك بلقائه العارفون، وكان يوصف بأنه مجاب الدعوة، وحكى عنه كرامات.

روى البيهقي في شعب الإيمان ٦/ ٣٩٥ وابن الجوزي في مناقب معروف ص ٩٠ بسندهما إلى عبد الله بن أحمد بن حنبل قال:

جاء يحيى بن معين إلى أبي يوماً، فقال له: يا أبا عبد الله، قد أحببتُ ملاقاة معروف الكرخي وسماع كلامه، لكن رأيت أن تصل جناحي فنمضي جميعاً، قال: أخشى أن تؤذيه، قال: لست أؤذيه، فمضينا إليه، فلما رأى معروف أبي عظَّمه ورحب به، وتحادثا طويلاً، فلما أراد الانصراف قال له يحيى بن =

معين: أيُّ شيء في معنى سجدتي السهو؟ ولم جُعلتا في الصلاة؟ فقال له مسرعاً: عقوبة القلب \_ عافاك الله \_ إذا سها، لِم سها عن الله عز وجل وهو بين يدي الله؟ فقال له أبي: يا أبا زكريا، هذا من علمك! هذا من كتبك! وكتب أصحابك!

قلت: وهذا يبين الفرق بين ما يسمى بعلم الحقيقة وعلم الشريعة، فإن يحيى بن معين كان ينتظر جواباً يتصل بعلم الشريعة، وهو الفقه الخاص بالظاهر وعمل الجوارح، أما معروف فإنه كان يرى أن الصلاة ليست عبارة عن حركات يؤديها المصلي بجوارحه، ولكنها من عمل القلب حين يتّجه فيها العابد إلى ربه مباشرة، فسجدتا السّهو عنده عقوبة للقلب لانشغاله عن ذكر ربه سبحانه وتعالى.

وقد رُويت عن هذا الإمام كرامات كثيرة، منها ما رواه الخطيب البغدادي في تاريخه ٢٠٢/١٣ بإسناده الصحيح إلى الشيخ الزاهد أبي العباس بن مسروق، قال: أخبرنا محمد بن منصور الطُّوسي قال: كنت عند معروف، ثم جئت وفي وجهه أثر، فسأله رجل عن الأثر، فقال: سَلْ عمّا يعنيك عافك الله، فألحّ وأقسم عليه، فتغيّر ثم قال: صلّيت البارحة هنا، واشتهيت أن أطوف بالبيت، فمضيتُ إلى مكة فطفتُ، وجئتُ لأشرب من زمزم، فزلقتُ، فأصاب وجهى هذا.

وقبره ببغداد ظاهر، داخل جامع، يعرف بجامع الشيخ معروف، وتعرف مقبرته قديماً بباب الدِّير، وهي بالجانب الغربي من بغداد، عرفت فيما بعد بمقبرة معروف، ودفن في هذه المقبرة جمهرة كبيرة من المفسرين والمحدثين والفقهاء والأدباء وغيرهم، وممن دفن في هذه المقبرة الوالد العزيز برّد الله ضريحه ونور قبره، وأعلى منزلته، جزاء تربيته وتوجيهه، ومحبته للعلم والدِّين، وحُسن متابعته، وأن يُلحقني به على الإِيمان الكامل والعمل الصالح، وأن يجمعني معه في مقعد صدق عند مليك مقتدر.

بعض مصادر ترجمة الإمام معروف: طبقات الصوفية ص ٨٣، وحلية الأولياء ٨/ ٣٦٠، وتاريخ بغداد ١٩٩/١٣، والرسالة القشيرية ١/ ٦٥، وطبقات الحنابلة ١/ ٣٦٠، وترجمة معروف لابن الجوزي، وسير أعلام النبلاء ٩/ ٣٣٩، وتاريخ الإسلام ص ٣٩٨.

### من حِكم هذا الإمام الجليل:

- \_ ما أكثر الصالحين، وأقل الصادقين الصالحين.
  - \_ غضوا أبصاركم، ولو عن أنثى شاة.
- \_ قلوب الطاهرين تُشرح بالتقوى، وتُزهر بالبرّ، وقلوب الفجّار تُظلم بالفجور، وتُعمَى بسوء النية.
- \_ إذا أراد الله بعبد خيراً فتح عليه باب العمل، وأغلق عنه باب الجدل، وإذا أراد بعبد شراً أغلق باب العمل وفتح باب الجدل.
- \_ توكل على الله حتى يكون هو معلمك وأنيسك، وموضع شكواك، وليكن ذكر الموت جليسك لا يفارقنك، واعلم أن الشفاء من كل بلاء نزل بك كتمانه، فإن الناس لا ينفعونك ولا يضرونك ولا يمنعونك ولا يطعمونك.
  - \_ التقوى في الحرام، ثم في الشبهات، ثم في الفضول.
- \_ قال أبو سليمان الدّاراني: سألت معروف الكرخي عن الطائعين لله تعالى، بأي شيء قدروا على الطاعة؟ قال: بإخراج الدنيا من قلوبهم، ولو كان منها شيء في قلوبهم ما صحّت لهم سجدة.
  - ـ وسئل: بم تُخرج الدنيا من القلب؟ قال: بصفاء الودِّ، وحسن المعاملة.
- \_ وسئل: ما علامة الأولياء؟ فقال: ثلاثة: هموهم لله، وشُغلهم فيه، وفرارهم إليه.

### \_ وقال:

مـوتُ التقـيِّ حيـاةٌ لا نفـاد لهـا قد مات قومٌ وهم في النَّاس أحياءُ

أخبرنا أبو محمد عبد الوهاب بن محمد بن الحسن بن هاني البزّاز ببغداد، أخبرنا أحمد بن الحسن دُبيس المقرىء (۱)، حدثني أبو عبد الله محمد بن يحيى الكِسَائي (۲)، حدثني خَلَفُ بن هشام المقرىء (۳)، أخبرنا معروف الكرخي، حدثنا بكر بن خُنيس (٤)، حدثنا سفيان (٥)، عن عمرو بن دينار، عن ابن عباس، عن النبي صلّى الله عليه وسَلّم قال: مَنْ قالَ عند منامه: اللّهُمَّ لا تُونُمِنَّا مَكُركَ، ولا تُنْسِنا ذِكْرك، ولا تَهتِكْ عنا سِترك، ولا تجعلنا من الغافلين، اللّهُمَّ ابعثنا في أحبِّ السّاعات إليك حتى نذكرك

<sup>(</sup>۱) هو أبو علي أحمد بن الحسن بن علي بن الحسين أبو علي المقرىء، المعروف بدُبيس الخياط، منكر الحديث ليس بثقة، وكان مقرئاً أخذ القراءة عَرْضاً عن محمد بن يحيى الكسائي.

تاريخ بغداد ٤/ ٨٨، وغاية النهاية في طبقات القراء ١/ ٥٢.

<sup>(</sup>٢) أحد الأئمة المقرئين، بغدادي، ولد سنة تسع وثمانين ومائة، ومات سنة ثمان وثمانين ومائتين، كان كثير الرواية للحديث والعلم، وقد صَحِبَ الرشيد في آخر عمره، وكان يُكْرمُه ويجله.

تاريخ بغداد ٣/ ٤٢١، ومعرفة القراء الكبار ١/ ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) عالم أهل بغداد ومقرئهم بها، وكان رجلاً صالحاً كثير العلم والرواية، وكان عالماً بوجوه قراءات الأئمة، مات ببغداد سنة ٢٢٩.

تاريخ بغداد ٨/ ٣٣٢، والسير ١٠/ ٧٧٥.

<sup>(</sup>٤) بكر بن خُنيس، ضعيف الرواية، وكان صالحاً، وقد سأله معروف: كيف يكون تقياً من لا يدري من يتقي؟ إذا كنت لا تحسن تتقي أكلت الربا، وإذا كنت لا تحسن تتقي لقيتك امرأة لم تغض بصرك.

الكامل لابن عدى ٢/ ٤٥٩، وحلية الأولياء ٨/ ٣٦٥.

<sup>(</sup>٥) سفيان هو سفيان بن سعيد الثورى.

فتذكُرنا، ونسألك فتُعطِنا، وندعوك فتستَجِيبَ لنا، ونستغفرك فتغفر لنا، الله عن الله مَلكاً في أحبِّ الساعات إليه فيوقظه، فإن قام وإلاَّ صَعَدَ المَلكُ فيعبُد الله في السَّماء، ثُمَّ يَعْرُجُ إليه مَلكُ أخر فيوقظه، فإنْ قام وإلاَّ صعد المَلك فقام مع صاحبه، ويَعْرُجُ إليه مَلكُ آخر فيوقظه، فإن قام وإلاَّ صعد الملك، فقام مع صاحبه، فإن قام بعد ذلك ودعا استُجِيبَ له، فإن لم يَقُمْ كتبَ اللَّهُ له ثوابَ أولئك من الملائكة (١).

أخبرنا أبو الحسين إسماعيل بن عمر بن كامل، أخبرنا أحمد بن مروان (٢)، أخبرنا أحمد بن خالد الآجُرِّي (٣)، قال: سمعتُ معروفاً الكرخي يقول: كلامُ الرَّجل فيما لا يعنيه مقتٌ من الله تعالى (٤).

رواه الخطيب في تاريخ بغداد ١/ ٣٨٥، وابن النجار في ذيل بغداد ١/ ٣٨٥ بإسنادهما إلى أبي سعد المَالِيني، ورواه ابن الجوزي في مناقب معروف ص ٧٠ \_ ٧١ من طريق أبي الفتح ابن أبي الفوارس عن عبد الوهاب بن محمد به.

وذكره الزَّبيدي في إتحاف السادة المتقين ٥/ ٧٥ ـ ٧٦ و ١١٠، وعزاه للديلمي في مسند الفردوس وابن النجار، ثم نقل عن أبي الدنيا في كتاب الدعاء بإسناده إلى أبي محمد حبيب العَجَمي أنه قال: إذا آوى العبد إلى فراشه قال: اللهم لا تنسنا ذكرك. . فساق الدعاء بطوله، يعني من قول حبيب العَجَمي، وإسناده إليه حسن.

<sup>(</sup>١) الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن مروان أبو بكر الدِّينوري المالكي، الإِمام الفقيه المحدث، صاحب كتاب المجالسة، مات بعد الثلاثين وثلاثمائة. سير أعلام النبلاء ١٥/ ٤٢٧.

<sup>(</sup>٣) هو أبو بكر أحمد بن خالد بن يزيد الآجري، ذكره الخطيب البغدادي في تاريخ ١٢٧/٤ ، وقال: توفي سنة ٢٨٢ وكان له ست وتسعون سنة.

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في شعب الإيمان ٩/ ٣٠١ عن شيخه أبي سعد به، ورواه بنحوه: =

أخبرنا أبو بكر محمد بن عبد الله بن شيرويه، أخبرنا أبو العباس محمد بن إسحاق الثقفي (١)، قال سمعت إبراهيم بن الجُنيد (٢) يقول: كان من دُعاءِ معروف: اللَّهُمَّ لا تجعلنا بثناء النَّاسِ مفتونين، ولا بالستر مغرورين، اجعلنا ممن يؤمن بلقائك، ويرضى بقضائك، ويقنع بعطائك، ويخشاك حَقَّ خشيتك (٣).

أخبرنا أبو بكر محمد بن أحمد بن يعقوب الزَّاهد، أخبرنا عبد الله بن محمد بن عبد العزيز<sup>(3)</sup>، حدثنا محمد بن منصور الطُّوسي<sup>(6)</sup>، قال:

السُّلمي في طبقات الصوفية ص ٨٩، وأبو نُعيم في الحلية ٣٦١/، وابن الجوزي في مناقب معروف ص ١٢٢، والذهبي في معجم الشيوخ ٢٠٦/٣ \_ الجوزي في مناقب معروف ص ٢٠٢، والذهبي في السير ٢٠٧، وذكره ابن أبي يعلى الحنبلي في طبقاته ١/٣٨٣، والذهبي في السير ٩/ ٣٤١.

<sup>(</sup>۱) هو شيخ الإسلام أبو العباس محمد بن إسحاق الثقفي المعروف بالسَّراج المقرىء، محدِّث خراسان، صاحب المسند الكبير، مات سنة ٣١٣. انظر: سير أعلام النبلاء ٣٨٨/١٤.

<sup>(</sup>٢) هو أبو إسحاق إبراهيم بن عبد الله بن الجُنيْد الختَّلي، نزيل سامراء، الإمام المحدِّث الزَّاهد، توفي في حدود الستين ومائتين، تاريخ بغداد ٦/٠١٦.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في الحلية ٨/٣٦١، من طريق علي بن الموفَّق عن إبراهيم بن الجُنيد، وابن الجوزي في مناقب معروف ص ١٤٣، من طريق إبراهيم بن عبد الله عن محمد بن إسحاق الثقفي به.

<sup>(</sup>٤) هو أبو القاسم عبد الله بن محمد بن عبد العزيز البغوي، الإمام المحدِّث المشهور، صاحب التصانيف المشهورة، مات سنة ٣١٧.

<sup>(</sup>٥) هو أبو جعفر محمد بن منصور الطُّوسي البغدادي، سيترجم له المؤلف في رقم (٧).

سمعتُ معروفاً الكرخي يقول: اللهم اجعلنا صالحين حتى نكون صالحين (١).

سمعت أبا حفص عمر بن أحمد بن عثمان يقول: سمعت أبا القاسم عبد الله بن محمد بن عبد العزيز يقول: سمعتُ محمد بن منصور الطُوسي يقول: سمعت معروفاً الكَرْخيَّ يقول في دعائه: أعوذ بك من أَمَلٍ يمنعُ خير العمل (٢).

سمعتُ أبا الحسن علي بن عمر الحافظ يقول: توفي معروف الكرخي سنة مائتين.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه ابن الجوزي في مناقب معروف ص ۱۳۷، من طريق أبي القاسم عبد الله بن محمد البغوي به.

<sup>(</sup>۲) رواه البيهقي في الزهد ص ١٩٥، وأبو نعيم في الحلية ٨/٣٦٣، كلاهما من طريق ابن شاهين عن البغوي به، ورواه أبو الشيخ ابن حيًان في طبقات المحدثين بأصبهان ٤/٢٩٧، من طريق محمد بن النعمان عن محمد بن منصور به، وذكره ابن أبى يعلى في طبقات الحنابلة ١/٤٨٤.

## ٢ \_ ذكر سَرِيّ بن المُغَلِّس السَّقَطِي (١)

(۱) هو أبو الحسن السَّرِي بن المُغَلِّس السَّقطي البغدادي، أحد الأولياء المشهورين بالعبادة، والمعروفين بالورع والزَّهادة، وكان أستاذ الجُنيد وخاله، صَحِبَ معروفاً الكرخي، وهو من أجل أصحابه، وروى عن أئمة الحديث كهُشيم بن بَشير، وسفيان بن عيينة، ويزيد بن هارون، وحماد بن أسامة. . وغيرهم، وأقام بطَرسوس، وغزا الروم غزوات متعددة، وجال في تلك الثغور، وتوفي ببغداد، ودُفن في مقبرة الشُّونيزية، وقبره ظاهر معروف إلى اليوم، وإلى جنبه قبر الجُنيد.

قال الجُنيد: ما رأيت أعبد من السَّري، أتت عليه ثمان وتسعون سنة ما رئي مضطجعاً إلا في علَّة الموت.

قال السُّلمي: هو أول من تكلم ببغداد في لسان التوحيد وحقائق الأحوال، وهو إمام البغدادين وشيخهم في وقته.

روى أبو نعيم في الحلية بإسناده عن أبي الحسن البزاز قال: سألت أبا عبد الله أحمد بن حنبل عن السَّري بعد قدومه من الثَّغَر، فقال أبو عبد الله: أليس الشيخ الذي يُعرف بِطيبِ الغذاء؟ قلت: بلى، قال: هو على سيره عندنا قبل أن يخرج. وقد كان السَّري يُعرف بطيب الغذاء وتصفية القوت وشدة الورع، حتى انتشر ذلك عنه، وبلغ أبا عبد الله أحمد بن حنبل، فقال: الشيخ الذي عُرف بطيب الغذاء.

وقال الجُنيد: سمعت الحسن البزاز يقول: كان أحمد بن حنبل ههنا، وكان بشر بن الحارث ههنا، وكنا نرجو أن يحفظنا الله بهما، ثم إنهما ماتا وبقي =

السري، وإنى أرجو أن يحفظنا الله بالسري.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ٤٨، وحلية الأولياء ١١٦/١، وتاريخ بغداد ٩/١١٦، والرسالة القشيرية ١/٩٦، وصفة الصفوة ٢/٢٧١، وتهذيب تاريخ دمشق ٣/١٦، وبغية الطلب في تاريخ حلب ٤٢١٢، والسير ١٨٥/١٢.

### من حكم هذا الإمام:

- \_ قليل في سُنَّة خيرٌ من كثير مع بدعة، كيف يقِلُّ عمل مع التقوى.
- \_ كل الدنيا فضول، إلاَّ خمس خِصال: خبز يشبعه، وماء يرويه، وثوب يستره، وبيت يُكنّه، وعلم يستعمله.
- \_ الأمور ثلاثة: أمر بانَ لك رُشده فاتّبعه، وأمر بانَ لك غيُّه فاجتنبه، وأمر أشكل عليك فقيك أشكل عليك فقف عنده وكِلْه إلى الله عزَّ وجلّ، وليكن الله دليلك، واجعل فقرك إليه تستعن به عمّن سواه.
- \_ أقوى القوة غلبتك نفسك، ومن عجز عن أدب نفسه كان عن أدب غيره أعجز.
- \_ القلوب ثلاثة: قلب مثل الجبل لا يزيله شيء، وقلب مثل النخلة أصلها ثابت والريح تميلها، وقلب كالريشة يميل مع الريح يميناً وشمالاً.
  - \_ من علامات الاستدراج العمى عن عيوب النفس.
- \_ حُسن الخُلق كفُّ الأذى عن الناس، واحتمال الأذى عنهم بلا حقد ولا مكافأة.
- \_ أحسن الأشياء خمسة: البكاء على الذنوب، وإصلاح العيوب، وطاعة علام الغيوب، وجلاء الرَّيْن من القلوب، وألاَّ تكون لكل ما تهوى رَكُوب.
- ــ لن يكمل رجل حتى يؤثر دينه على شهوته، ولن يهلك حتى يُؤثر شهوته على دينه.
  - \_ إنَّ في النفس لشغلاً عن الناس.

أخبرنا أبو بكر محمد بن خلف بن محمد بن جيّان الفقيه، أخبرنا أبو بكر محمد بن عبد الله بن إبراهيم بن ثابت، حدثنا السَّري بن المُغَلِّس السَّقَطِي، حدثنا أبو أسامة، عن مِسْعَر، عن إبراهيم السَّكْسَكي، عن عبد الله بن أبي أوفى قال: رأيتُ النبيَّ صلَّى الله عليه وسَلَّم مُتَّكِئاً على عليً رضي الله عنه، فإذا أبو بكر وعُمَرُ قد أقبلا، فقال: يا أبا الحَسَنِ، عليً رضي الله عنه، فإذا أبو بكر وعُمَرُ قد أقبلا، فقال: يا أبا الحَسَنِ، حِبَّهُما، فَبِحُبِّهما تَدْخُلِ الجَنَّة (۱).

<sup>=</sup> \_\_ يا معشر الشباب، جدّوا قبل أن تبلغوا مبلغي فتضعفوا وتقصِّروا كما قصّرت، وكان في ذلك الوقت لا يلحقه الشباب في العبادة.

ـ لا تصحب الأشرار، ولا تشغل عن الله بمجالسة الأخيار.

ــ إحذر أن يكون لك ثناء منشور وعيب مستور.

\_ سئل عن المتصوف، فقال: هو اسم لثلاث معان: هو الذي لا تطفىء نور معرفته نور ورعه، ولا يتكلم بباطن من علم يُنْقِضُه عليه ظاهر الكتاب، ولا تحمله الكرامات من الله على هتك أستار محارم الله.

ــ إني لأنظر في المرآة كل يوم مرتين أخاف أن يكون اسود وجهي.

\_ قال السري: وقع ببغداد حريق، فاستقبلني واحد فقال لي: نجا حانوتك، فقلت: الحمد لله، فمنذ ثلاثين سنة أنا نادم على ما قلت، حيث أردت لنفسي خيراً مما للمسلمين.

\_ النجاة في ثلاث: في طيب الغذاء، وكمال التقى، وطريق الهدى (من كتاب الزهد ص ٣٤٢).

ـ النصيحة لله أربعة: المعاداة لمن عصى الله، والموالاة لمن والاه، وحب من أطاع الله، وبغض من عصى الله (من كتاب المتحابين في الله، لابن قدامة ص ٣٨).

<sup>(</sup>١) الحديث باطل، لا يصح.

فيه أبو بكر محمد بن عبد الله بن إبراهيم الأشناني البغدادي، وهو كذَّاب، كما =

سمعت أبا بكر محمد بن أحمد بن الفيض يقول: سمعت على بن عبد الحميد الغَضَائريُّ (1) يقول: جئتُ إلى سَرِي بن المُغَلِّس السَّقَطي لأقرأ عليه شيئاً، فدققتُ عليه البابَ، فسمعتُه من داخل وهو يقول: اللَّهُمَّ من شغلني عنك فاشغله بك، ثُمَّ فتح الباب، وقَعَدَ، فأخذتُ أقرأ عليه، فقال: إنَّ هذه أغلال، إنَّ هذه أغلال (٢).

[سمعت أبا حفص عمر بن أحمد بن عثمان قال: أخبرنا] (٣)

قال الدارقطني وغيره. انظر: تاريخ بغداد ٥/ ٤٤١، ولسان الميزان ٥/ ٢٢٨. رواه الخطيب البغدادي في تاريخه ٥/ ٤٤٠ عن شيخه أبي سعد المَالِيني به، ومن طريقه: ابن الجوزي في الموضوعات ١/ ٣٢٣، ورواه ابن العَدِيم في تاريخ حلب ٩/ ٤٢١٢ ـــ ٤٢١٣ بإسناده إلى المَالِيني.

والحديث رُوي أيضاً بإسناد مظلم عن أبي هريرة، رواه ابن الأعرابي في المعجم ١/ ٥٢١، والعُشَاري في فضائل أبي بكر رقم (٣٨)، والخطيب البغدادي في تاريخه ١/ ٢٤٦، وابن الجوزي في الموضوعات ١/ ٣٢٤.

<sup>(</sup>۱) هو أبو الحسن علي بن عبد الحميد بن عبد الله بن سليمان الغَضَائري، محدِّث حلب وزاهدها، مات سنة ٣١٣.

انظر: الأنساب ٤/ ٢٩٩، والسير ١٤/ ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن العَدِيم في بغية الطلب ٩/ ٢٢١، بإسناده إلى أبي سعد المَالِيني به، ورواه أبو نعيم في الحلية ١١٧/١، وذكره السمعاني في الأنساب ٤/ ٢٩٩، وابن الملقن في طبقات الأولياء ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) هذه الزيادة لا توجد في جميع النسخ، وقد زدتها من كتاب بغية الطَّلب لابن العَدِيم، حيث روى هذا الخبر من هذا الكتاب مما يدل على أنه اعتمد على نسخة غير النسخ التى في حوزتنا.

أبو عبيد علي بن الحسين القاضي (١): توفي سَرِيّ بن المُغَلِّس يوم الثلاثاء لثلاث خَلَوْنَ من شَهْرِ رمضانَ سنة ثلاث وخمسين ومائتين، بعد أذان الفجر، ودُفِنَ بعد العصر (٢).

أخبرنا أبو الحسن علي بن الحسين بن بُندار، حدثنا علي بن عبد الحميد، [قال] (٣) سمعت السَّري السَّقَطي يقول: عجبتُ لمن ينشدُ ضالَّته وقد أضَلَّ نفسه، وعجبتُ لمن سافر (٤) في طلب الأرباح، ولن يَرْبَحَ تاجرُ مثل نفسه (٥).

أخبرنا أبو العباس أحمد بن محمد بن هارون البرُدعي، قال: سمعتُ المُرْتَعِش<sup>(٦)</sup> يقول: قال لي الجُنيد: قال لي سريّ

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبيد علي بن الحسين بن حرب البغدادي القاضي، الإمام العلامة المحدِّث، مات سنة ٣١٩، السير ٣١/١٤٠.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن العديم في بغية الطلب ٩/ ٤٢٢٨ \_ ٤٢٢٩ بإسناده إلى أبي سعد.

<sup>(</sup>٣) من أ، ب.

<sup>(</sup>٤) في أ ، ب: يسافر.

<sup>(</sup>ه) رواه ابن العَدِيم في بغية الطلب ٢٢٢٦٩ بإسناده إلى الماليني، ورواه ابن عساكر كما في مختصر تاريخ دمشق ٢٢٧٧، وتهذيب تاريخ دمشق ٢٨٧٧،

<sup>(</sup>٦) المرتعش هو أبو محمد عبد الله بن محمد النّيسابوري، الإمام الزَّاهد، صَحِبَ الجُنيد وأبا عثمان سعيد بن عثمان الحِيري، وأقام ببغداد حتى صار أحد مشايخ العراق وأئمتهم، قال أبو عبد الله الرازي: كان مشايخُ العراق يقولون: عجائبُ بغداد في التصوف ثلاث: إشارات الشّبلي، ونُكت المرتعش، وحكايات الخُلْدي، وكان يقيم في مسجد الشُونيزية، وهو مسجد الجنيد، ومات ببغداد سنة ٣٢٨، ودُفن عند الجنيد. انظر: سير أعلام النبلاء ٢٣٠/٠٥.

[السَّقَطى](١): احفظ عنى يا غلام، إنَّ المعرفة تُرَفْرِفُ على القَلْب، فإن كانَ فيه الحَبَاءُ و إلا ارْتحلتُ (٢).

سمعت أبا حفص عمر بن أحمد بن عثمان يقول: سمعت علي بن الحسين بن حربويه يقول: سمعتُ السَّرِيَّ السَّقَطي يقول: لا يُقورَى على ترك الشَّهوات إلاَّ بترك الشُّبهات (٣).

شذرات من حكم هذا الإمام:

<sup>-</sup> أصول التوحيد ثلاثة أشياء: معرفة الله تعالى بالربوبية، والإقرار له بالوحدانية، ونفى الأنداد عنه جملة.

\_ كلما أزددت علماً كانت الحجة علىك أوكد.

\_ وسئل، بماذا ينال العبد المحبة؟ قال: بموالاة أولياء الله ومعاداة أعدائه.

<sup>(</sup>١) من: ب.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن العديم في بغية الطلب ٩/٤٢٦٦ بإسناده إلى أبي سعد به، ورواه ابن عساكر كما في مختصر تاريخ دمشق ٩/٢٢٥، وتهذيب تاريخ دمشق ٦/ ٧٩، وذكره ابن الجوزي في صفة الصفوة ٢/ ٣٨١.

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في الزهد ص ٣١٧، عن شيخه أبي سعد به، ورواه ابن العَدِيم في بغية الطلب ٩/ ٤٢٢٠ بإسناده إلى أبي سعد، ورواه أبو نعيم في الحلية ١٢٦/١٠ بإسناده إلى السَّري، ورواه ابن عساكر كما في مختصر تاريخ دمشق . 417/9

### ٣ \_ ذكر الجُنيَد بن محمد (١)

(۱) هو أبو القاسم الجُنيد بن محمد بن الجُنيد النَّهاوندي الأصل، البغدادي القوراريري، سيّد الطائفة وشيخ العارفين وقدوة السائرين وعَلَم الأولياء في زمانه، وُلد ببغداد بعد العشرين ومائتين، وتوفي فيها، ودُفن عند قبر خاله السَّري في مقبرة الشونيزية، وهي مقبرة الصوفية التي تسمى اليوم بمقبرة الشيخ جنيد غربي بغداد، وكان ممن بَرَّز في العلم والعمل، كان فقيها على مذهب أبي ثور، وكان يُفتي في حلقته بحضرته وهو ابن عشرين سنة، صحب خَالَه السَّريَّ والحارث المُحَاسبي.

وكان يقول: تفقهت على مذهب أصحاب الحديث، كأبي عبيد وأبي ثور، وصَحِبتُ الحارث المُحَاسبي وسَرِيَّ بن المغَلِّسِ رحمة الله عليهم، وذلك كان سبب فلاحي، إذ عِلْمنا مضبوطٌ بالكتاب والسُّنَّة، ومن لم يحفظ القرآن ويكتب الحديث ولم يتفقه قبل سلوكه فإنه لا يُقتدَى به، لأن مذهبنا مُقيَّدٌ بأصول الكتاب والسنة.

قال ابن المُنَادِي: سمع الحديث الكثير من الشيوخ، وشاهد الصالحين وأهل المعرفة، ورُزِق من الذكاء وصواب الإجابات في فنون العلم ما لم يُر في زمانه مثله عند أحد من قرنائه، ولا ممن أرفع سنّا منه ممن كان منهم يُنسب إلى العلم الباطن والعلم الظاهر في عفاف وعزوف عن الدنيا وأبنائها.

وقال جعفر بن محمد الخُلدي: لم نر في شيوخنا من اجتمع له علم وحال غير أبي القاسم الجُنيد، وإلا فأكثرهم كان يكون لأحدهم علم كثير ولا يكون له حال، وآخر يكون له حال كثير وعلم يسير، وأبو القاسم الجُنيد كانت له حال =

خطيرة وعلم غزير، فإذا رأيت حاله رجّحته على علمه، وإذا رأيت علمه رجّحته على حاله.

ونقل ابن القيم في مدارج السالكين ٣/ ١٢١ عن أبي بكر العَطَوي، قال: كنت عند الجُنيد حين مات فخَتَم القرآن، فقلت: يا أبا القاسم، أرفق بنفسك، فقال: أرأيت أحداً أحوج إليه مني في مثل هذا الوقت، وهو ذا تُطورَى صحيفتي! ثم ابتدأ في ختمة أخرى، فقرأ من البقرة سبعين آية، ثم مات.

وقال جعفر الخُلدي: رأيت الجُنيد في النوم، فقلت له: ما فعل الله بك؟ قال: طاحت تلك الإشارات، وغابت تلك العبارات، وفنيت تلك الرسوم، وما نفعنا إلاّ رُكَيعات كُنّا نركعها في السَّحر.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ١٥٥، والرسالة القشيرية ١١٦/١، وتاريخ بغداد ٧/ ٢٤١، والأنساب ٤/ ٥٥٦، والسير ٢٦/١٤.

### من أقوال هذا الإمام الجليل:

\_ الطريق إلى الله عزَّ وجل مسدودٌ على خلقه، إلاَّ على المقتفين آثار رسول الله عَلَيْ وَالتَّابِعِين لسنته، كما قال الله تعالى: ﴿ لَّقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللهِ أَسُوهُ حَسَنَةٌ ﴾.

\_ ما أخذنا التَّصوف عن القيل والقال، لكن عن الجوع وترك الدنيا وقطع المألوفات والمستحسنات، لأن التصوف هو صفاء المعاملة مع الله تعالى، وأصله التَّعرُّف عن الدنيا.

- \_ لا يصفو قلب لعمل الآخرة إلا إذا تجرد من حبّ الدنيا.
- \_ إن الله تعالى يُخلِص إلى القلوب من بِرِّه، حسْبَ ما خلُصت القلوب به إليه من ذكره، فانظر ماذا خالط قلبك.
  - \_ الوقت إذا فات لا يُستدرك، وليس شيء أعزَّ من الوقت.
  - \_ العمر قصير، والوقت ضيّق، والأيام تمضي، وليس في الوقت فضل.
    - \_ عليك بحفظ الهمة، فإن حفظ الهمة مقدمة الأشياء.

أخبرنا أبو القاسم عمر بن محمد بن أحمد بن مقبل، حدثنا جعفر بن محمد بن نُصَير (١)، أخبرنا أبو القاسم الجُنيد بن محمد، حدثنا الحسن بن

= من خالفت إشارته معاملته فهو مدّع كذاب.

- ـ سُئل عن الزهد، فقال: استصغار الدنيا ومحو آثارها من القلب.
- ــ وسُئل عن حقيقة الشكر، فقال: ألاًّ يستعان بشيء من نعمه على معاصيه.
  - \_ وسُئل عن حقيقة الخوف، فقال: توقُّع العقوبة مع مجاري الأنفاس.
- (۱) هو الإمام القدوة المُحدِّث، شيخ الصوفية، أبو محمد الخُلدي، صَحِبَ الجُنيد وعُرف بصحبته، وروى عن الحارث بن أبي أسامة، وأبي القاسم البغوي.. وغيرهما من أئمة الحديث، وكان ثقة صادقاً فاضلاً، وكان المرجع إليه في علوم القوم وكتبهم وحكاياتهم، وكان من أفتى المشايخ وأجلِّهم وأحسنهم قولاً، حجّ قريباً من ستين حجة، وتوفي ببغداد سنة ٣٤٨، عن خمس وتسعين عاماً، ودفن بالشونيزية عند قبر سَريّ والجُنيد؛ وله مؤلفات، منها: كتاب الفوائد والزهد والمراثي، وقد طبع بعضه، وفي خزانتي نسخة مخطوطة من هذا الكتاب، والنيّة متّجهة إلى تحقيقه وخدمته في القريب العاجل إن شاء الله تعالى.

انظر: تاريخ بغداد ٧/ ٢٢٦، والسير ١٥/ ٥٥٨.

### وله حِكم نفيسة، منها:

- ــ من لم يزِن أقواله وأفعاله وأحواله بالكتاب والسنة، ولم يتّهم خاطره فلا تعدّه في ديوان الرجال.
- من أراد أن يزهد فليزهد أولاً في الرياسة، ثم ليزهد في قدر نصيب نفسه ومُراداتها.
  - ـ الفرق بين الرِّيَّاء والإِخلاص: أن المرائي يعمل ليُرى، والمخلص يعمل ليصل.

\_ جماع الخير كلّه في ثلاثة أشياء: إن لم تُمض نهارك بما هو لك فلا تمضه بما هو عليك، وإن لم تنفق مالك فيما لله فيه رضاً فلا تنفقه فيما لله فيه سخط.

عَرَفَة، حدثنا محمد بن كثير الكوفي (١)، عن عمرو بن قيس، عن عَطِيَّة (٢)، عن أبي سعيد الخُدري قال: قال رسولُ اللَّهِ صلَّى الله عليه وسَلَّم: اتَّقُوا فِرَاسَةَ المؤمِنِ، فإنَّهُ ينظُرُ بِنُورِ اللَّهِ عَزَّ وجلّ، ثُمَّ تلى ﴿ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَآيِنَتِ لِّأَمْتَوَسِّمِينَ ﴿ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَآيِنَتِ لِلْمُتَوسِّمِينَ ﴿ إِنَّ فِ اللَّهِ عَزَّ وجلّ، ثُمَّ تلى ﴿ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَآيِنَتِ لِلْمُتَوسِّمِينَ ﴿ إِنَّ فِ اللَّهُ عَنَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَنَّ وَاللَّهُ عَنَّ وَاللَّهُ عَنَّ وَاللَّهُ عَنَ اللَّهُ عَنَّ وَاللَّهُ عَنَ اللَّهُ عَنَ اللَّهُ عَنَّ وَاللَّهُ عَنَّ وَاللَّهُ عَنْ وَاللَّهُ عَنْ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ وَاللَّهُ عَنْ وَاللَّهُ عَنْ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ وَاللَّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللّهُ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَ

وبهذا يظهر أن رواية عطية عن أبي سعيد لا يحتج بها سواء أصرح بالسماع أم لا، وذلك لاحتمال أن يكون أبا سعيد هو الكلبي وليس الصحابي.

#### (٣) الحديث ضعيف.

رواه الخطيب البغدادي في تاريخه ٧/ ٢٤٢، من طريق أبـي سعد المَالِيني به، ورواه من طريقه: السبكي في طبقات الشافعية الكبرى ٢٦٨/٢.

ورواه أبو نعيم في الحلية ٢٨١/١٠ ـ ٢٨٢، والسُّلمي في طبقات الصوفية ص ١٥٦، ومن طريقه: القشيري في الرسالة ٢/ ٤٨٠، بإسنادهما إلى الجُنيد عن الحسن بن عرفة به.

ورواه البخاري في التاريخ الكبير ٧/ ٣٥٤، من طريق أحمد بن أبي الطيب، عن مصعب بن سلام، عن عمرو بن قيس به.

ورواه من طريقه: الترمذي رقم (٣١٢٧)، من طريق مصعب بن سلام، عن =

<sup>(</sup>۱) محمد بن كثير الكوفي، ضعيف، قال البخاري في التاريخ الكبير ١/٦٨٣: منكر الحديث.

وقال مسلم في الكنى ١/١٤: متروك الحديث، وقال ابن عدي في الكامل ٢/ ٢٥٨: الضعف على حديثه ورواياته بيِّن.

<sup>(</sup>۲) عطية هو ابن سعد العَوْفي، وهو صدوق يهم كثيراً، وهو مشهور بالتدليس، ومن تدليسه أنه كان يسمع من الكلبي الكذاب أشياء يرسلها الكلبي إلى النبي على فيقوم عطية بروايتها عن أبي سعد، وهي كنية اصطلحها للكلبي، فيظن السامع أنه يريد أبا سعيد الخدري، انظر: المجروحين ٢/٦٧، وتهذيب التهذيب ٧/٥٢٠.

......

عمرو بن قيس به، وقال: هذا حديث غريب، إنما نعرفه من هذا الوجه. ورواه الطبري في التفسير ٢٦/١٤، والعقيلي في الضعفاء ٢٣٢، وأبو الشيخ ابن حيان في الأمثال رقم (١٢٧)، وابن جُميع في المعجم ص ٢٣٢، والخطيب البغدادي في تاريخه ٣/١٩١، والسُّلمي في الأربعين (كما في تخريج أحاديثه ص ١٣٣)، وابن الجوزي في الموضوعات ٣/١٤٦، كلهم من طريق محمد بن كثير به.

وفي الباب: عن أبي أمامة، وثوبان، وأبي هريرة، وعبد الله بن عمر. يراجع تخريجها: سلسلة الأحاديث الصحيحة ٢٩٩/، وانظر كتاب الأربعين على مذهب المتحققين من الصوفية لأبي نُعيم ص ١٠٤، ولكن جميع طرقه ضعيفة كما قال السخاوي في المقاصد الحسنة ص ١٩.

قلتُ: ويغني عن هذا الحديث حديث بمعناه، عن أنس قال: قال رسول الله على الله الله على الله على

رواه البزار في المسند ٤/ ٢٤٣ (كشف الأستار)، وابن جرير الطبري في التفسير \$1/1٤، والطبراني في الأوسط ٨/ ٢٢٢ (مجمع البحرين)، والقضاعي في مسند الشهاب ٢/ ١١٦، وهو حديث حسن كما قال الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٦٨/١٠.

شرح الحديث: الفراسة \_ بكسر الفاء \_ وهي لغة تستعمل بمعنى النظر والتثبت والتأمل للشيء. أما اصطلاحاً، فهي ما توسّمته من أخيك بدليل يظهر لك أو شاهد يبدو منه، أو علامة تَشْهدها ذلك فيه، ولا تنطق به إن كان سوء، كما أنه لا يحكم عليه ولا يقطع به لكي لا يقع في الإثم، ولا تقع الفراسة على القلب إلا إذا كان محباً لما أحب الله تعالى، مبغضاً ما أبغضه الله تعالى.

قال أبو القاسم القُشيري في الرسالة ٢/ ٤٨٠: الفِراسة خاطر على القلب فينفي ما يضاده، وله على القلب حُكم. . . وهي على حسب قوّة الإِيمان، فكل من كان أقوى إيماناً كان أحدّ فراسة، وقال أبو سعيد الخرّاز: من نظر بنور الفِراسة =

نظر بنور الحق، وتكون موادّ علمه من الحق بلا سهو ولا غفلة، بل حُكم حقّ جرى على لسان عبد.

ثم قال القشيري معقباً على قول أبي سعيد (نظر بنور الحق): يعني بنور رخصه به الحق سبحانه. وقال: والمتوسِّم، هو الذي يعرف الوسم (أي العلامة)، وهو العارف بما في سويداء القلوب بالاستدلال والعلامات... والمتفرّس ينظر بنور الله تعالى، وذلك: سواطع أنوار لمعت في قلبه فأدرك بها المعاني، وهو من خواص الإيمان.

ثم نقل عن شاه الكرماني \_ وكان حاد الفراسة لا يخطى = \_ أنه قال: من غض بصره عن المحارم، وأمسك نفسه عن الشهوات وعمّر باطنه بدوام المراقبة، وظاهره باتبًاع السنّة، وتعوّد أكل الحلال، لم تُخطى = فراسته.

ونقل ابن السبكي في طبقات الشافعية ٢/٣٢٧ أن رجلًا دخل على عثمان : رضي الله عنه، وكان قد رأى امرأة في الطريق، وتأمَّل محاسنها، فقال عثمان : يدخل عليَّ أحدكم وآثار الزنا على عينيه، فقال الرجل: أُوَحْيٌ بعد رسول الله ﷺ؟! فقال: لا، ولكن تبصرة وبرهان وفراسة صادقة .

قال ابن السبكي: إنما أظهر عثمان هذا تأديباً لهذا الرجل، وزجراً له عن سوء صنيعه.

واعلم أن المرء إذا صفاء قلبه صار ينظر بنور الله، فلا يقع بصره على كَدر أو صاف إلا عرفه، ثم تختلف المقامات، فمنهم من يعرف أن هناك كدراً ولا يدري ما أصله، ومنهم من يكون أعلا من هذا المقام فيدري أصله، كما اتفق لعثمان رضي الله عنه؛ فإنَّ تأمُّل الرجل للمرأة أورثه كدراً، فأبصره عثمان، وفهم سببه.

وقال ابن القيم في مدارج السالكين ١/ ١٣١: وأما فراسة الصادقين العارفين بالله وأمره، فإن همتهم لما تعلقت بمحبة الله ومعرفته وعبوديته، ودعوة الخلق إليه على بصيرة، كانت فراستهم متصلة بالله، متعلقة بنور الوحي مع نور الإيمان، =

سمعت أبا الحسن علي بن محمد بن إبراهيم البغدادي يقول: سمعت الجنيد يقول: دخلت على سَرِي السَّقَطي فقال لي: يا أبا القاسم، حتى متى لا تطوي عنك فراش المرضى، وحتى متى لا تستريح من عيادة الهَلْكي، وحتى متى لا تنفع فيك أدوية الأطباء، يا أبا القاسم، اجعلْ قَبْركَ خِزانتكَ، وقدِّم إليها ما تقدر عليه، حتى إذا دخلت إلى الخزانة سرَّكَ خِزانتكَ، وقدِّم إليها ما تقدر عليه، حتى إذا دخلت إلى الخزانة سرَّكَ

وقال رحمه الله أيضاً في ٢/ ٤٨٥: وكان الصدِّيق رضي الله عنه أعظم الأمة فراسة، وبعده عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ووقائع فراسته مشهورة، فإنه ما قال لشيء: أظنه كذا، وإلا كان كما قال، ويكفي في فراسته موافقته لربه في المواضع المعروفة.

وقد ذكر القشيري أمثلة للعارفين بالفراسة، فمن ذلك ما ذكره في ٤٩٣/٢ عن الجُنيد، أنه كان يقول له السَّرِيُّ: تكلَّم على الناس، فقال الجُنيد: وكان في قلبي حِشْمةٌ من الكلام على الناس، فإني كنت أتَّهم نفسي في استحقاق ذلك، فرأيتُ ليلة النبي عَنِي في المنام، وكانت ليلة جمعة، فقال لي: تكلم على الناس، فانتبهت، وأتيت باب السَّري قبل أن أصبح، فدققت عليه، فقال: لم تصدِّقنا حتى قيل لك؟ فقعد للناس في الجامع بالغد، فانتشر في الناس أن الجُنيد قعد يتكلم على الناس، فوقف عليه فتى نصراني متنكراً، وقال له: أيها الشيخ، ما معنى قول رسول الله عَنِي: «اتقوا فراسة المؤمن، فإن المؤمن ينظر بنور الله تعالى» قال: فأطرق الجُنيد، ثم رفع رأسه وقال: أسلم، فقد حان وقت إسلامك، فأسلم الغلام.

فميّزت بين ما يحبه الله وما يبغضه، من الأعيان والأقوال والأعمال، وميّزت بين الخبيث والطيب، والمحق والمبطل، والصادق والكاذب، وعرفت مقادير استعداد السالكين إلى الله، فحملت كل إنسان على قدر استعداده، علماً وإرادة وعملاً.

ما قدَّمتَ إليها(١).

سمعت أبا الوزير علي بن إسماعيل الصوفي يقول: سمعت أبا الحسين المنصوري يقول: سألت الجُنيد: متى يستوجبُ العبد أن يقالَ له عاقل؟ قال: سمعت سَرِياً يقول: هو أن لا يظهرَ في جوارحه شيءٌ قد ذمَّه هؤ لاء(٢).

سمعت أبا القاسم يوسف بن يحيى يقول: سمعت أبا القاسم الجُنيد بن محمد يدعو: بموضعك في قلوبِ العارفينَ دُلَّني على رضاك، وأخرج من قلبي ما لا ترضاه، وأسكنْ في قلبي رضاك (٣).

سمعت أبا بكر بن منصور يقول: سمعت أبا الحسن العلوي قال: سمعت الجُنيد يقول \_ وقد سُئل عن الشَّفَقَةِ على الخَلْق ما هو؟ فقال \_ : تُعطيهم من نفسك ما يطلبون، ولا تحملهم ما لا يطيقون، ولا تخاطبهم بما لا يعلمون.

سمعت علي بن عثمان بن نصر القَرَافي يقول: سمعت إسماعيل بن المتوكل يقول: سمعت الجُنيد بن محمد يقول: سمعت الجُنيد بن محمد يقول \_ وقد سُئل عن اليقين ما هو ؟ فقال \_ : تركُ ما ترى لما لا ترى (٤).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن العَدِيم في بغية الطلب ٩/٢٢٣ ــ ٢٢٢٤ بإسناده إلى أبي سعد الماليني به. ورواه بنحوه البيهقي في الزهد ص ١٩٩ ــ ٢٠٠ و ٢٩٢، ورواه ابن عساكر كما في مختصر تاريخ دمشق ٩/٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن السبكي في طبقات الشافعية الكبرى ٢/ ٢٦٩ بإسناده إلى أبي سعد الماليني به، وفيه: قد ذمّه مولاه.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن السبكي في طبقاته ٢/ ٢٦٩ بإسناده إلى الماليني به.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن السبكي في طبقاته ٢/ ٢٧٠ بإسناده إلى الماليني به.

سمعت علي بن إبراهيم البصري يقول: سمعت أبا الحسن أحمد بن زيزي يقول: قلت للجُنيد: من أصحبْ بعدك؟ فقال: اصحبْ بعدي من تأمنه سرَّ اللَّهِ فيك (١).

سمعت أبا بكر محمد بن أحمد بن يعقوب يقول: توفي الجُنيد [بن محمد] (٢) سنة سبع وتسعين ومائتين.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه ابن السبكي في طبقاته ٢/٠/٢ بإسناده إلى الماليني به. وذكر السُّلمي في الطبقات ص ١٦١ بلفظ: قال الجنيد لرجل سأله: من أصحب؟ فقال: من تقدر أن يُطلعه على ما يعلمه الله فبك.

<sup>(</sup>٢) من: ب.

## ٤ ـ ذكر عمرو بن عثمان المكي(١)

(۱) هو أبو عبد الله عمرو بن عثمان بن كُرَب المكي، صحب أبا سعيد الخرّاز وغيره، ومات ببغداد سنة ۲۹۷ على القول الصحيح، وكان قد ولي قضاء جُدة، فهجره الجُنيد، وقال: لا أكلِّم من كان يُظهرالزُّهد، ثم يبدو منه الإتساع في طلب الدنيا.

وقال أبو نُعيم: من أئمة المتصوفة، قدم أصبهان زائراً.. له المصنفات الكثيرة في علم المعاملات والأجوبة اللطيفة في العبادات والإشارات.

وكان عمرو بن عثمان على عقيدة السلف في الصفات، فكان يقول: تعالى وتقدّس أن يَحِلَّ بجسم أو يلاصق به، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. وكان بينه وبين الحلاج صداقة، ولكنه لما اكتشف محاولته تقليد القرآن عنّفه واشتدّ عليه ثم نبذه، قال: كنت أماشيه \_ يقصد الحلاج \_ في بعض أزقَّة مكة، وكنتُ أقرأ القرآن، فسمع قراءتي، فقال: يمكنني أن أقول مثل هذا، ففارقته.

مصادر ترجمته: طبقات المحدثين بأصبهان ٣/ ٤٥٧، وطبقات الصوفية ص ٢٠٠، والرسالة القشيرية ١/ ١٣٢، وحلية الأولياء ١٠/ ٢٩١، وتاريخ بغداد ٢٢/ ٢٢٠، والمنتظم ٢٣/ ٧٧، وصفة الصفوة ٢/ ٤٤٠.

### شذرات من حكم هذا الإمام:

\_ المعرفة دوام محبّة الله تعالى، ودوام مخافته، ودوام الإِقبال عليه، ودوام انتصاب القلب بذكره.

\_ التوبة فرض على جميع المذنبين والعاصين، صَغُر الذنب أو كبر، وليس لأحد عُذر في ترك التوبة بعد ارتكاب المعصية، لأن المعاصى كلّها قد توعّد الله = أخبرنا أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيّان قال: أملى عليّ أبو عبد الله عمرو بن عثمان المكي الصُّوفي، ثنا يونس بن عبد الأعلى، ثنا ابن عيينة (١)، عن ابن عجلان، عن أبيه، عن أبي هريرة،

ومن أقوال هذا الإمام: اسلكوا سُبل الحق، ولا تستوحشوا من قِلَّة أهلها.

<sup>=</sup> عليها أهلها، ولا يسقط عنهم الوعيد إلا بالتوبة، وهذا مما يبين أن التوبة فرض.
\_ اعلم أن العلم قائد، والخوف سائق، والنفس حَرون بين ذلك، جَموح خدًاعة روَّاغة، فاحذرها، وراعها بسياسة العلم، وسُقْها بتهديد الخوف، يتم لك ما تريد.

\_ اعلم أن رأس الزهد وأصله في القلوب هو احتقار الدنيا واستصغارها، والنظر إليها بعين القلّة، وهذا هو الأصل الذي يكون منه حقيقة الزهد.

\_ وا أغمّاه من عهد لم نُقم له بوفاء، ومن خلوة لم نصحبها بحياء، ومن مسألة ما لجواب فيها غداً! ومن أيام تفنى ويبقى ما كان فيها أبداً.

\_ ثلاثة أشياء من صفات الأولياء: الرجوع إلى الله في كل شيء، والفقر إلى الله في كل شيء، والثقة به في كل شيء.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام سفيان بن عيينة أبو محمد الهلالي الكوفي ثم المكي، الإمام القدوة شيخ الإسلام، وهو أشهر من أن يُذكر، ولكن كما يُقال: بذكر الصالحين تتنزل الرَّحمَات، توفي هذا الإمام الجليل سنة ١٩٨.

\_ لا يُصيب رجل حقيقة التقوى حتى يُحيل بينه وبين الحرام حاجزاً من الحلال، وحتى يدع الاثم وما تشابه منه.

\_ وسُئل هذا الإمام عن الزهد، فقال: الزهد فيما حرَّم الله، فأما ما أحل الله، فقد أباحكه، فإن النبيين قد نكحوا، وركبوا، ولبسوا، وأكلوا، لكن الله نهاهم عن شيء، فانتهوا عنه، وكانوا به زُهّاداً.

\_ وروى أبو نُعيم في الحلية ٧/ ٢٩١ بإسناده إلى العباس التُرقفي قال: خرج علينا سفيان بن عيينة يوماً، فنظر إلى أصحاب الحديث، فقال: أفيكم أحد من أهل =

أو عن أبي سعيد (١)، فلا أدري الشكّ من أبي عبد الله: أن النّبيّ صلّى الله عليه وسَلّم قالَ: المُؤمنُ القويُّ خَيْرٌ من المؤمن الضّعيفِ وَكُلٌّ على خَيْرٍ، احْرِصْ على ما ينفعُكَ، ولا تعجزْ، فإنْ فاتك شيءٌ فقل: كَذَا قُدِّر، كذا كانَ، وإيّاك ولوّ فإنها مفتاحُ عَمَل الشّيطان (٢).

مصر؟ فقالوا: نعم، فقال: ما فعل فيكم الليث بن سعد؟ فقالوا: توفي. قال: أفيكم أحد من أهل الرَّملة؟ فقالوا: نعم، قال: ما فعل ضمرة بن ربيعة الرَّملي؟ قالوا: توفي. قال: هل فيكم أحد من أهل حِمص؟ قالوا: نعم، قال: ما فعل بقيَّة بن الوليد؟ قالوا: توفي. قال: هل فيكم أحد من أهل دمشق؟ قالوا: نعم، قال: ما فعل الوليد بن مسلم؟ قالوا: توفي. فقال: هل فيكم أحد من أهل قيل قالوا: توفي. قالوا: توفي. قالوا: توفي. قالوا: توفي. قالوا: نعم، فقال: ما فعل محمد بن يوسف الفِريابي؟ قالوا: توفي. قال: فبكى طويلاً، ثم أنشد يقول:

خَلَتِ اللَّيارُ فَسُدْتُ غَير مُسَوَّدِ ومِنَ الشَّقاءِ تَفَرُدِي بِالسُّودُدِ (١) في أ، ب: أو عن أبي هريرة، وهو خطأ، وجاء في تاريخ بغداد وقد روى الحديث عن الماليني: أو غير أبي هريرة.

(٢) الحديث صحيح من حديث أبى هريرة.

رواه أبو نعيم في الحلية ٢٩٦/١٠، وفي أخبار أصبهان ٣٣/٢، من طريق أبي الشيخ ابن حيّان، عن عمرو بن عثمان بإسناده إلى أبي هريرة به، وليس فيه ذكر أبي سعيد كما في رواية المؤلف، فلعل الشكّ من أبي الشيخ وليس من عمرو بن عثمان كما قال الماليني.

ورواه الخطيب البغدادي في تاريخه ٢٢٣/١٢ من طريق أبي سعد الماليني عن ابن حيّان به.

ورواه مسلم (٢٦٦٤)، والنسائي في اليوم والليلة (٦٢٣)، وابن ماجه (٤١٦٨)، وأحمد ٢/٠٧، وابن أبي الدنيا في كتاب الرضا عن الله رقم (٥٣)، وابن أبي عاصم في السنة ١/١٥٧، والطحاوي في مشكل الآثار =

قال عمرو: فهذا يدل على معنى التَّوكل بالتَّكسُّب، فإذا فاتهم الأمر بعد الكَسْب قالوا: كذا أراد الله وكذا قَدَّر الله.

أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن الحسن قال: سمعت أبا عمرو عثمان الأدَمي<sup>(۱)</sup> يقول: مع التَّصَبُّر البَرْمُ<sup>(۲)</sup>، ومع المُحاسبةِ الألم، ومع المعرفة السَّقَمُ، ومع الورع الشِّفَاء، ومع القناعة الغنى، ومع الرِّضا الهنا.

سمعت أبا القاسم سلامة بن علي يقول: سئل عمرو عن المُرؤة ما هي؟ فقال: التَّغَافُلُ عن زَلَل الإِخوانِ<sup>(٣)</sup>.

\* \* \*

<sup>= 1/</sup>٢٣٦، وابن حبان في الصحيح ٢٩/١٣، والبيهقي في السنن ١٠/٨٩، وفي الاعتقاد ص ١٥٩، وفي الأسماء والصفات ٢٦٣/١، وابن عبد البر في التمهيد ٩/٢٨٠، كلهم بإسنادهم إلى الأعرج عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>۱) هو أبو عمرو عثمان بن محمد بن القاسم الأَدَمي، ثقة، انظر: تاريخ بغداد ۳۱۰/۱۱.

<sup>(</sup>٢) التَّصبر: حمل النفس على الصبر. والبَرْم: إحكام الشيء.

<sup>(</sup>٣) رواه السُّلمي في طبقات الصوفية ص ٢٠٢، بإسناده إلى عمرو بن عثمان، ورواه عنه: الخطيب في تاريخ بغداد ٢٢٤/١٢، وذكره ابن الجوزي في صفة الصفوة ٢/٠٤٠.

## دكر محمد بن يعقوب بن الفَرَجي (١)

أخبرنا أبو أحمد الحسن بن عبد الله، حدثنا أبو عمرو أحمد بن محمد الأبرش، حدثنا أبو جعفر محمد بن يعقوب بن الفَرَجي، حدثنا محمد بن عبد الملك بن قُريب الأصمعي، حدثنا أبي، عن أبي مَعْشر، عن سعيد المَقبُري، عن أبي هريرة، عن النبي صلَّى الله عليه وسلَّم قال:

(۱) هو أبو جعفر محمد بن يعقوب بن الفرج الصوفي، المعروف بابن الفَرَجي، من أهل سامراء. قال ابن الأعرابي: كان من أبناء الدنيا وأرباب الأحوال، ورث مالاً كثيراً، فأخرجه جميعه، وأنفقه في طلب العلم، وعلى الفقراء والنّساك والصوفية، وكان له موضع من الفقه والعلم ومعرفة الحديث.

صحب أبا تراب النَّخشبي وذا النون المصري وحارثا المحاسبي، ولزم عليَّ بن المديني فأكثر عنه، وحدّث عن إبراهيم بن عبد الله الهَروي وأبي ثور الفقيه، وقد نزل الرَّمْلة، وكان له مجلس وعظ في جامعها، وله مصنفات في التصوف، مات بعد سنة ٢٧٠.

مصادر ترجمته: الحلية ۱۰/۲۸۷، وتاريخ بغداد ۳/۳۸۷، والأنساب ٤/۳۲۰.

### ومن أقواله:

\_ من لم يغتنم الفرصة في وقت الإمكان ورِث الندم في وقت عدم الإمكان (رواه البيهقي في الزهد ص ١٩٩).

السُّرعةُ في المشي تُذهِبُ بَهَاءَ المؤمِن(١).

سمعتُ أبا الحسن علي بن أحمد بن يوسف العَسْقَلاني يقول: قال بُنان بن محمد الحَمْال: دخلتُ على محمد بن يعقوب بن الفَرَجي فوجدته قاعداً في بيتِ علم، فقلت: اختصر لي من هذا العلم كلّه كلمتين أعمل بهما؟ فقال لي: يكون قصدُكَ رضاهُ، فإن سَقَطتَ بين هذين فبفضل اللَّهِ (٢).

#### \* \* \*

فيه أبو معشر نَجِيح بن عبد الرحمن السِّندي، وهو ضعيف الحديث، وذلك لأنه اختلط في آخر عمره وبقي قبل أن يموت سنتين في تغير شديد لا يدري ما يحدث به، فكان ينفرد بأحاديث منكرة بسبب اختلاطه.

رواه أبو نعيم في الحلية ١٠/ ٢٩٠، والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد / ٢١٨ وعنه ابن الجوزي في العلل المتناهية ٢/ ٢١٨ \_ ٢١٩، كلهم من طريق ابن الفَرَجي به.

وله طريق آخر من حديث ابن أبي ذئب عن المَقْبُري به، رواه ابن عدي في الكامل ٥/١٧٢٧، وابن الجوزي في العلل المتناهية ٢/ ٢١٩، ولا يصح أيضاً. وللحديث شواهد، لا يصح منه شيء، من حديث ابن عمر، رواه ابن حبان في المجروحين ٢/ ٨٢، وابن عدي في الكامل ٥/ ١٦٧٣، و ٧/ ٢٥٣٩، والخطيب البغدادي في الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع ١/ ٢٠٠، وابن الجوزي في العلل المتناهية ٢/ ٢١٨.

ومن حديث أنس، رواه الخطيب في الجامع لأخلاق الراوي ٢٢٦/١، وعزاه المتقي الهندي في كنز العمال ١٥/ ٢٩٠، إلى ابن بشران في الأمالي.

ومن حديث أبي سعيد الخُدري، رواه ابن عدي في الكامل ٧/ ٢٥٤٠.

(٢) ذكره ابن الجوزي في التبصرة ١٩٧/١.

## 7 - i د کر محمد بن محمد بن أبي الوَرْد العابد (1)

أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن الحسن بن يعقوب، أخبرنا

(۱) هو أبو الحسن محمد بن محمد بن عيسى بن عبد الرحمن بن عبد الصمد بن أبي الورد مولى سعيد بن العاص، المعروف بحبشي، وسُمي بذلك لسمرته، من جِلّة مشايخ الصوفية وكبارهم، روى عن بشر بن الحارث الحافي وأبي النضر هاشم بن القاسم، وصحب سريا والحارث المُحَاسبي. قال أبو الحسين بن المُنَادي: أبو الحسن بن أبي الورد ما زال مشهوراً بالورع والزهد والفضل والانكماش في العبادة حتى فارق الدنيا. وقال الخطيب البغدادي: كان يحسن الطريقة، مشهوراً بالفضل معروفاً بالعبادة. مات في رجب سنة ٢٦٣.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ٢٤٩، والحلية ١٠/٣١٥، وتاريخ بغداد ٣/ ٢٠١، وصفة الصفوة ٢/ ٣٩٤.

#### ومن حِکمه:

\_ في ارتفاع الغفلة ارتفاع العبودية، ثم الغفلة غفلتان: غفلة رحمة، وغفلة نقمة، فأمّا التي هي رحمة، فلو كُشف الغطاء، وشهد القوم العظمة، ما انقطعوا عن العبودية ومراعاة السّر. وأما التي هي نقمة فهي الغفلة التي تشغل العبد عن طاعة الله بمعصيته.

\_ سئل: من الولمي؟ قال: من يوالي أولياء الله، ويعادي أعداءه.

\_ وسئل عن قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَمَلِهِ عَرَاهُ حَسَنَا ﴾ ، قال: من ظن في إساءته أنه محسن.

أبو إسحاق محمد بن بُرْيَه (۱)، حدثنا محمد بن محمد بن أبي الورد العَابد، قال: سمعتُ بشرَ بن الحارث يقول: ثنا المُعافى بن عمران، عن إسرائيل، عن مسلم المُلائي، عن حَبَّةَ العُرني، عن عليِّ قال: قال لي رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم: كُلِ الثُّومَ فَلُولا أَنَّ المَلَكَ يأتيني لأَكُلْتُه (۲).

أخبرنا أبو الحسن علي بن إسحاق، أخبرنا علي بن عبد الحميد قال: سمعت محمد بن أبي الورد يقول: دون الفَهم أَغْطِيةٌ على القلوب،

فيه مسلم بن كيسان المُلاَئي الكوفي، وهو متروك الحديث، وقد اتهمه بعضهم. وفيه أيضاً حبَّة بن جُوين العُرني، وهو ضعيف، وكان يغلو في التشيع.

رواه السُّلمي في طبقات ص ٢٤٨، وأبو نعيم في الحلية ٨/٣٥٧، و السُّلمي في الحلية ٨/٣٥٧، و ١٩/٣١، كلاهما من طريق ابن أبي الوَرْد به.

ورواه: البزار في المسند ٣/ ٣٢٩ (كشف الأستار)، والطبراني في المعجم الأوسط ٧/ ٧٧ (مجمع البحرين)، وأبو بكر الشافعي في الغيلانيات رقم (٩٨٦)، وأبو الشيخ ابن حيّان في طبقات المحدثين بأصبهان ٣/ ٤١٧، وعنه أبو نُعيم في أخبار أصبهان ٢/ ٢١٨، كلهم بإسنادهم إلى إسرائيل بن يونس بن أبي إسحاق السّبيعي به.

وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٥/٤٦، وعزاه للبزار والطبراني، وقال: فيه حبّة بن جُوين العُرني، وقد ضعفه الجمهور ووثقه العجلي. كذا قال رحمه الله تعالى، وكان الأولى أن يضعفه برواية مسلم المُلائي، فهو أشد ضعفاً من حبّة العُرني.

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن هارون بن عيسى بن بُرْيَه الهاشمي، قال الخطيب البغدادي في تاريخه ٣/ ٣٥٦: في حديثه مناكير كثيرة، وقال الدارقطني، لاشيء.

<sup>(</sup>٢) الحديث ضعيف.

قد حَجَبَ الفهمُ الذُّنوبَ والتَّكبرَ على المؤمنين، قال الله تعالى: ﴿ سَأَصَرِفُ عَنْ ءَايَنِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبِّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (١).

سمعتُ أبا بكر أحمد بن علي الحَمَّال الصُّوفي بدمشق يقول: سمعت علي بن عبد الحميد يقول: سمعت ابن أبي الورد يقول: هلاكُ الناس في حرفين: اشتغالِ بنافلة وتضييعِ فريضةٍ، وعملِ الجوارح بلا مُواطأةِ القلب، وإنما مُنعوا الوصول لتضييع الأصول<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في شُعب الإيمان ٦/ ٢٩٥ (طبعة دار الكتب العلمية)، عن شيخه أبى سعد الماليني به.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو نعيم في الحلية ٢٠/٣١٦، من طريق علي بن عبد الحميد الغَضَائري به، وذكره ابن الجوزي في صفة الصفوة ٢/٣٩٤.

وقال ابن تيمية في الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٣٣، وهو يشرح كلمة هذا الإمام: (وإنما منعوا الوصول لتضييع الأصول): إنّ أصل الأصول تحقيق الإيمان بما جاء به الرسول على فلا بد من الإيمان بأنّ محمداً رسول الله على إلى جميع وبما جاء به الرسول على أله معلى أنه وحزبهم وعجمهم وعلمائهم وعبادهم وملوكهم وسوقتهم، الخلق إنسهم وجنهم وعربهم وعجمهم وعلمائهم وعبادهم وملوكهم وسوقتهم، وأنّه لا طريق إلى الله عز وجل لأحد من الخلق إلا بمتابعته باطناً وظاهراً... وكل ما خالف شيئاً مما جاء به الرسول مقلّداً في ذلك لمن يظن أنه ولي الله فإنه بنى أمره على أنه ولي لله، وإنّ ولي الله لا يخالف في شيء، ولو كان هذا الرجل من أكبر أولياء الله كأكابر الصحابة والتابعين لهم بإحسان لم يقبل منه ما خالف الكتاب والسنة، فكيف إذا لم يكن كذلك؟!.. إلخ كلامه رحمه الله.

# V \_ ذكر محمد بن منصور الطُّوسي $^{(1)}$

(۱) هو أبو جعفر محمد بن منصور بن داود بن إبراهيم الطُّوسي ثم البغدادي، الإمام الحافظ القدوة شيخ الإسلام، روى عن أثمة الحديث كأحمد بن حنبل، وابن عُلية، وسفيان بن عيينة، ويحيى بن سعيد القطّان، والحسن بن موسى الأشيب، وغيرهم وروى عنه أبو داود والنسائي والبزار وجماعة، وهو أستاذ أبي سعيد الخرّاز وأبي العباس بن مسروق، كتب الحديث الكثير ورواه، مات في شوال سنة ٢٥٤.

سئل الإمام أحمد عنه، فقال: لا أعلم إلاَّ خيراً، صاحب صلاة.

مصادر ترجمته: الحلية ٢١٦/١٠، وتاريخ بغداد ٣/٢٤٧، وسير أعلام النبلاء ٢١٢/١٢.

### ومن حِكم هذ الإمام الجليل:

- ـ للمؤمن أربع علامات: كلامه ذكر، وصمته تفكر، ونظره عبرة، وعمله برّ.
- \_ العبد لا يستحق اليقين حتى يقطع كلّ سبب بينه وبين العرش إلى الثرى، حتى يكون الله عز وجل مراده لا غير، ويؤثر الله على كل ما سواه.
- \_ ستُ خصالٍ يُعرف بها الجاهل: الغضب في غير شيء، والكلام في غير نفع، وإفشاء السرّ، والثقة بكل أحد، والعظة في غير موضعها، ولا يعرف صديقه من عدوه.

#### \_ وكان يقول:

أخبرنا أبو أحمد عبد الله بن عدي الحافظ، حدثنا الفضل بن عبد الله بن سليمان (١)، حدثنا محمد بن منصور الطُوسي، حدثنا شاذان، حدثنا شعبة، عن ابن عون، عن نافع، عن ابن عمر قال: قال النبي صلَّى الله عليه وسلَّم: من جاء إلى الجُمُعة فَليَغْتَسِلْ (٢).

أخبرنا أبو علي محمد بن الحسن بن حمزة الجعفري، أخبرنا جعفر بن محمد الخُلْدي، قال: سمعت عباس بن يحيى (٣) يقول: سمعت محمد بن منصور وقد سئل: لِمَ تكلَّمتَ في بشر بن الحارث وأحمد بن حنبل؟ فقال: اللَّهُمَّ إنّكَ تعلمُ أني ما أردتُ إلاَّ زَيْنَهُما، فإنْ كنتُ أردتُ زَينهُما فاغفر لي، وإن كنتُ أردتُ شَينَهُما فاستوهبني منهما.

أخبرنا أبو العباس أحمد بن محمد بن علي بن هارون البَردعي،

ثم ترميكَ من المأمنِ بالخَطْبِ الجَلِيلِ إنما العيشُ جوارِ اللهِ في ظِلِلِ ظَلِيلِ

<sup>(</sup>۱) هو الفضل بن محمد بن عبد الله بن الحارث بن سليمان الباهلي أبو العباس الأنطاكي الأحدب، قال ابن عدي في الكامل ٢/٤٤٦: كان أحد من كتبنا عنه بأنطاكية، حدثنا بأحاديث لم نكتبها عن غيره، وأوصل أحاديث، وسرق أحاديث، وزاد في المتون. وانظر: لسان الميزان ٤٤٨/٤.

<sup>(</sup>۲) الحديث بهذا الإسناد ضعيف، ولكنه حديث مشهور روي من طرق كثيرة إلى نافع، فرواه مالك، وإسماعيل بن أميّة، وأيوب، وعبيد الله بن عمر العمري، ومالك بن مِغوّل، ويحيى بن أبي كثير، والحكم بن عُتيبة، وأبو إسحاق السَّبيعي، والليث بن سعد، وصخر بن جويرية، وموسى بن عُقبة، كلهم عن نافع مولى ابن عمر به. انظر تخريج أحاديثهم في المسند الجامع ١٨ ١٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) كذا في جميع الأصول، ولم أجد له ترجمة، ولعله: عباس بن محمد وهو الدوري، فإن روايته عن محمد بن منصور مشهورة.

قال: سمعتُ العباس بن عبد الله بن عصمان يقول: سمعت أبا سعيد الخرّاز يقول: سمعت محمد بن منصور الطُّوسي يقول: يحتاجُ المسافرُ في سفره إلى أربعة أشياء: عِلْمٌ يَسُوسُه، وذِكْرٌ يؤنسهُ، وَوَرعٌ يُحجِزُه، ويَقِينٌ يحملُهُ، فإن كان هكذا لم يُبَالِ كان من الأحياءِ أو بين الأموات (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) روي هذا القول أيضاً عن محمد بن علي الكَتَّاني وهو من كبار شيوخ الصوفية، رواه البيهقي في الزهد ص ٣١٠ ــ ٣١١.

### ۸ ـ ذكر أبي سعيد أحمد بن عيسى الخَرَّاز (١)

(۱) هو أبو سعيد أحمد بن عيسى البغدادي الخرَّاز، شيخ الصوفية، يقال له: قَمر الصُّوفِيَّة، الإِمام القدوة، كان من المذكورين بالمجاهدة والورع والمراقبة، وله تصانيف في الصُّوفية، صَحِب بشر بن الحارث، وسَريّاً، وذا النُّون المصري، وأبا عبيد البُسري ونظرائهم، مات سنة ۲۷۷، وقيل ۲۸۲.

قال المرتعش: الخلق كلُّهم عيالٌ على أبي سعيد الخرَّاز إذا تكلَّم في شيء من الحقائق.

وقال السُّلمي: هو إمام القوم في كل فن من علومهم، وله في مبادىء أمره عجائب وكرامات، وهو أحسن القوم كلاماً خلا الجُنيد، فإنه الإمام.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ۲۲۸، والحلية ۲/۱۲، وتاريخ بغداد ۲/۲۶۲، والسرسالة القُشيـريـة ۲/۱۶۱، والأنسـاب ۲/۳۳، والمنتظـم ۲/۱۲۱، ومختصر تاريخ دمشق ۳/۲۲، والسير ۲/۱۲.

### شذرات من حِكم هذا الإمام الجليل:

- \_ كل باطن يُخالفه ظاهر فهو باطل.
- \_ علامات العبودية ثلاث: الوفاء لله على الحقيقة، والمتابعة للرسول ﷺ في الشريعة، والنصيحة لجميع الأمة (من كتاب الزهد للبيهقي ص ٢٨٧).
  - ــ المُحبّ يتعلل إلى محبوبه بكل شيء، ولا يتسلّى عنه بشيء، ويتبع آثاره.
    - ـ إذا بكت أعين الخائفين فقد كاتبوا الله بدموعهم.
    - \_ العافية سترت البرَّ والفاجر، فإذا جاءت البلوي يتبين عندها الرجال.
      - ـ كل ما فاتك من الله سوى الله يسير، وكل حظُّ لك سوى الله قليل.

أخبرنا أبو الفتح يوسف بن عمر بن مسرور، أخبرنا أبو الحسن علي بن محمد بن أحمد المصري<sup>(۱)</sup>، حدثنا أحمد بن عيسى الخَرَّاز، حدثنا إبراهيم بن الجُنيد، أخبرنا يحيى بن عبد الحميد الحِمَّاني<sup>(۲)</sup>، أخبرنا عبد العزيز بن محمد، عن يزيد بن الهاد، عن محمد بن إبراهيم، عن أم كلثوم بنت العباس، عن العباس بن عبد المطلب قال: قال رسولُ اللَّهِ صلَّى الله عليه وسَلَّم: «مَنِ اقْشَعَرَّ جِلْدُهُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ تحاتَّتُ عنه ذُنوبُه كَما يتحاتُ عَن الشَّجَرةِ وَرَقُها»<sup>(۳)</sup>.

رواه البيهقي في شعب الإِيمان ٣/ ٩٢ \_ ٩٣، من طريق أبي شعيب عبد الله بن الحسن بن أحمد الحرَّاني، عن يحيى الحِمّاني به.

وقد تُوبِع الحِمّاني في روايته عن عبد العزيز بن محمد الدراوردي، فقد رواه البزار في المسند ١٤٨/٤ ــ ١٤٩ (كشف الأستار)، من طريق محمد بن عقبة، عن الدراوردي به. وقال: هذا الكلام لا نحفظه بهذا اللفظ عن رسول الله على العباس عنه، ولا نعلم له إسناداً عن العباس إلا هذا الإسناد.

وتابعه أيضاً ضرار بن صُرَد، رواه الطبراني كما في الإِصابة ٨/ ٢٩٥، وابن مَنْده كما في أُسد الغابة ٧/ ٣٨٥، البيهقي في الشعب ٣/ ٩٣.

<sup>(</sup>۱) هو أبو الحسن البغدادي، الواعظ، الإمام المحدِّث الرَّحَّال، المشهور بالمصري لإقامته مدَّة بمصر، كان ثقة حافظاً، وصنّف كتباً كثيرة في الزهد، مات سنة ٣٣٨. انظر: السير ١٥/ ٣٨١.

<sup>(</sup>٢) هو أبو زكريا الحمّاني، أحد الحفاظ المشهورين، وهو أول من صنّف المسند بالكوفة، وقد تكلم فيه بعض علماء الحديث واتّهمه بعضهم، وأعدل الأقوال فيه عندي قول ابن عدي ٧/ ٢٦٩٠: تكلّم فيه أحمد، وعلي ابن المديني، ويحيى بن معين حَسَنُ الثناء عليه... وذكر أن الذي تكلّم فيه من حسد، ولم أر في مسنده وأحاديثه مناكير، وأرجو أن لا بأس به.

<sup>(</sup>٣) الحديث إسناده حسن.

قال علي بن محمد: كان أبو سعيد الخرّاز يُعْجَبُ بهذا القول.

أخبرنا أبو بكر محمد بن عبد الله الرَّازي قال: سمعت محمد بن علي الكَتَّانيَّ (١) يقول: سمعت أبا سعيد الخرّاز يقول: مَنْ ظَنَّ أَنَّه ببذلِ المَجهودِ يَصِلُ فَمُتَمَنِّ ، وَمَن ظَنَّ أَنَّه بغير بَذْلِ المَجْهُودِ يَصِلُ فَمُتَمَنِّ (٢).

= وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ١٠/ ٣١٠، وعزاه للبزار، وقال: فيه أم كلثوم بنت العباس، لم أعرفها، وبقيّة رجاله ثقات.

قلت: أم كلثوم بنت العباس بن عبد المطلب الهاشمية، أدركت النبي على ، كما قال ابن حجر في الإصابة ٨/ ٢٩٥.

(١) في حاشية الأصل: أبو بكر محمد بن علي الكَتَّاني، بفتح الكاف، كان من كبار شيوخ الصوفية، جاور بمكة.

قلت: الكَتَّاني \_ بفتح الكاف وتشديد التاء المفتوحة \_ أحد الأئمة الأعلام، صَحِبَ الجُنيد وأبا سعيد الخرَّاز والنُّوري، بغداديُّ الأصل، جاور بمكة، إلى أن مات سنة ٣٢٢، وكان المرتعش يقول: الكَتَّاني سراج الحرم، ختم في الطَّواف اثنى عشر ألف ختمة.

انظر: الرسالة ١/١٦٦، والأنساب ٥/٣٢، والسير ١٤/٥٣٣.

#### ومن أقواله:

\_ من يدخل في هذه المفازة يحتاج إلى أربع: حال يحميه، وعلم يسوسه، وورع يُحجزه، وذكر يؤنسه.

\_ من حكم المريد أن يكون نومه غلَّبة، وأكله فاقة، وكلامه ضرورة.

\_ إذا سألت الله التوفيق فابدأ بالعمل.

ـ كن في الدنيا ببدنك، وفي الآخرة بقلبك.

\_ من طلب الراحة بالراحة عُدِم الراحة (من كتاب الزهد للبيهقي ص ٨٢).

(۲) رواه البيهقي في الزهد ص ۲۸۳، عن شيخه أبي سعد الماليني به.
 ورواه القشيري في الرسالة ۱/۳۹، وابن عساكر كما في تهذيب تاريخ دمشق =

أخبرنا أحمد بن محمد بن الحسن قال: سمعت أبا القاسم بن مردان النُهاوندي (١) يقول: سمعت أبا سعيد الخَرَّاز يقولُ \_ وقد سُئلَ: ما علامةُ الفَاني؟ فقال \_ : علامة الفَنَاءِ ذَهَابُ حظِّهِ من الدنيا والآخرة إلاّ من الله عزَّ وجلّ (٢).

الثاني: الفناء عن شهود ما سوى الله، وهو فناء ناقص يعتري أصحاب اليمين، بحيث يغيب بمشهوده عن شهوده، وهذا لمن لم يقدر على الجمع بين شهود الحقائق وعبادة الخالق، بل ما شهده عنده ومعبوده واحد، فمشهوده واحد.

<sup>=</sup> ١/ ٤٢٨، وذكره ابن الجوزي في صفة الصفوة ٢/ ٤٣٥، والذهبي في السير 1/ ٤٣٥.

وذكره ابن تيمية في الاستقامة ١/ ١٧٠، وعلَّق عليه بقوله: هذا كلام حَسَن، كما قال النبي عَلَيْ في الحديث الصحيح: «احرص على ما ينفعُك، واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أنى فعلت كذا وكذا. . . » الحديث.

<sup>(</sup>١) هو أبو القاسم عثمان بن مردان النَّهاوندي.

<sup>(</sup>۲) الفناء مصطلح صوفي مشهور، يُراد به تبديل الصفات البشرية بالصفات الإلهية دون الذات، فكلما انتفت صفة قامت صفة إلهية مقامها، فيكون الحق سمعه وبصره، وقيل: هو سقوط الأوصاف المذمومة، وقيل: الفناء أن لا ترى شيئا إلا الله، ولا تعلم إلا الله، وتكون ناسياً لنفسك ولكل الأشياء سوى الله تعالى. وقد بيَّن شيخ الإسلام ابن تيمية الفناء الموجود في كلام الصوفية، فقال في مجموع الفتاوى ١٨/١٠ و ٣٣٧ ما فحواه: أن الفناء عندهم له ثلاثة أقسام: الأول: للكاملين السابقين، وهو الفناء عن عبادة ما سوى الله، والاستعانة به بحيث لا يعبد إلا الله، ولا يستعين إلا به، وهذا هو دين الإسلام.

سمعت أبا القاسم عمر بن أحمد بن محمد البغدادي يقول: سمعت علي بن أحمد المصري يقول: سمعت أبا سعيد الخرَّاز يقول في معنى قوله: ﴿ وَلِلّهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، فقال: خزائنه في السماء الغيوب، وفي الأرض القلوب(١).

الثالث: فناء الكافرين، وهو جعل وجود الأشياء عين وجود الحق، أو وجود نفسه عين وجوده، وهذا مذهب الاتحادية. اهـ.

يتبين من كلام ابن تيمية بأن الفناء الصوفي السَّلفي هو أن تفنى بعبادة الله تعالى عن عبادة ما سواه، وبطاعته عن طاعة ما سواه، وبسؤاله عن سؤال ما سواه، وبخوفه عن خوف ما سواه، والحب فيه عن محبة ما سواه، وهذا الفناء هو فناء المرسلين وأتباعهم، وليس هو فناء أصحاب وحدة الوجود الذين سوَّغوا فعل المحرمات، وتركوا الأوامر والنواهي، وهو فناء الكافرين.

قلت: ولكن هذا الفناء السلفي المزعوم استعمال مُحدث، فإن هذه الكلمة لم يقلها رسول الله على ولا أحد من أصحابه، ولم يتفوه بها إمام من التابعين، ولا شك أن الالتزام بالألفاظ الشرعية أولى، كما أن معناه لا يُسلّم أيضاً، كما قال الإمام الذهبي في السير ١٥/ ٣٩٣، فقد أمرنا الله ورسوله بالتَّشاغل بالمخلوقات ورؤيتها والإقبال عليها، وتعظيم خالقها. قال الله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللّهُ مِن وَعليه من وقال: ﴿ قُلِ انظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾، وقال رسول الله على : ﴿ أَولَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ وَالسلام يُحبِّ عائشة، ويحب من دنياكم النساء والطّيب. الحديث، وكان عليه الصلاة والسلام يُحبُّ عائشة، ويحب أباها، ويحب الأنصار، ويحب الماء البارد، ويحب العسل، ويحب أحداً، إلى غير ذلك من أشياء مما لا يغنى المؤمن عنها قطّ، والخير كل الخير في اتباع من سلف.

وانظر بتفصيل موضوع الفناء: كتاب مدارج السالكين لابن القيم ١/ ١٤٨، وفي طريق الهجرتين وباب السعادتين ص ٤٦٧، فقد ذكر الفناء وأقسامه ومراتبه، وما هو محمود وما هو مذموم.

(۱) رواه ابن عساكر، كما في تهذيب تاريخ دمشق ١/ ٤٣١.

أخبرنا أبو الحسن أحمد بن يعقوب المقرىء قال: سمعت أبا القاسم بن مردان يقول: سمعت أبا سعيد الخرَّاز يقول: لا يكون شريفاً أبداً من لا تسكن صفتُه إلاّ بالغِذاء، فإذا صارت الأذكار هي الغِذاء فقد وَقَعَ الشَّرفُ الأعلى وامْتَحى الوَصْفُ الأدنى.

سمعت أبا إسحاق عبد الملك بن حِبَّان المُراديَّ يقول: سمعت الحسن بن عبد العزيز يقول: جاء أبو سعيد الخرَّاز إلى رَجُلٍ من أبناءِ الدُّنيا، فقال: جئتُك من عنده، وأنا أعرف به منك، وأنتَ تشهدُ لي بذلك، فلا ترُدَّني إليه (۱).

سمعت أبا الحسن محمد بن أحمد بن سَمعون يقول: سمعت أبا الحسن علي بن محمد بن أحمد المصري يقول: سمعت أبا سعيد الخرَّاز يقول: ليس في طبع المؤمن قول: لا، وذلك أنه إذا نظر إلى ما بينه وبين ربه من إحْكَام الكَرَم استَحيى أن يقول لا(٢).

سمعت أبا أسامة الحارث بن عدي يقول: سمعت أبا القاسم بن مردان يقول: أول ما لقيتُ أبا سعيد أحمد بن عيسى الخرَّاز في سنة اثنتين وسبعين ومائتين، وصحبته أربع عشرة سنة، ومات سنة ست وثمانين ومائتين،

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه ابن عساكر، كما في تهذيب تاريخ دمشق ١/ ٤٢٩.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن عساكر، كما في تهذيب تاريخ دمشق ١/ ٤٢٩.

 <sup>(</sup>٣) ذكره الذهبي في السير ١٣/ ٤٢٠، وقال: قال غيره: بل توفي سنة سبع وسبعين ومائتين.

### ٩ \_ ذكر الحسن بن علي المُسُوحِي(١)

أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن يعقوب، أخبرنا محمد بن بُرَيه (٢)، أخبرنا الحسن بن علي المُسُوحي قال: سمعتُ بشر بن الحارث يقول:

ح: وحدثنا أبو القاسم عمر بن محمد بن إبراهيم، حدثني أحمد بن محمد بن عمار القطَّان، حدثنا جعفر بن أبي عثمان الطَّيالسي<sup>(٣)</sup>، أخبرنا

(۱) هو شيخ الزُّهاد أبو علي الحسن بن علي البغدادي الصُّوفيِّ المُسُوحي، صحب سَريّا وغيره، وكان أول من عُقِدت له حلقة ببغداد للكلام في الحقائق، وكان عَذْب العبارة، روى عنه: الجُنيد وابن مسروق وأبو علي الرُّوذباري وابن الأعرابي والمَحَاملي وغيرهم، مات سنة ٢٦٠.

والمُسُوحي \_ بضم الميم والسين وسكون الواو \_ هذه النسبة إلى المُسُوح، وهو جمع مسح، قال السمعاني: ولعله لُقِّب على الضدَّ، لأنه كان يدخل البادية بإزار ورداء.

مصادر ترجمته: الحلية ۱۰/۳۲۲، وتاريخ بغداد ۱/۳۲۳، والأنساب ٥/۲۹۸، والسير ۱/۰۸۰.

- (۲) هو محمد بن هارون بن عيسى بن بُرَيّة الهاشمى، تقدمت ترجمته.
- (٣) هو أبو الفضل جعفر بن محمد بن أبي عثمان البغدادي، الإمام الحافظ الثقة، مات سنة ٢٨٢. السير ٢٨٦/٣٣.

نصر بن منصور الخُزاعي(١)، حدثنا بشر بن الحارث، حدثنا علي بن مُسْهِر، عن المُخْتَار بن فُلْفُل، عن أنس بن مالك قال: لمَّا انْصَرفَ وَفُدُ بني المُصطَلِق أو بني المُنتَفِق من عند النبي صلَّى الله عليه وسلَّم اتبعتهم، فقالوا لي: يا أنس، ارجع إلى النبي صلَّى الله عليه وسلَّم فقل له: يا رسولَ اللَّه، انصرفنا من عندك ولم نسألْكَ، إنْ أَنْتَ هلكتَ، إلى مَنْ ندفَعُ صدقاتِنا؟ فقال النبي صلَّى الله عليه وسلَّم: ارجع إليهم فقل لهم: ادفعوها إلى أبي بكر، فرجعتُ إليهم فقل له: فإنْ هلك أبو بكر، فقال: ارجع إليهم فقل لهم: إلى النبي صلَّى الله عليه وسلَّم فقل له: فإنْ هلك أبو بكر، فقال: ارجع اليهم فقل لهم: ادفعوها إلى عُمرَ، فرجعتُ إليهم، فقلتُ لهم: إنَّ النبي صلَّى الله عليه وسلَّم قال: ادفعوها إلى عُمرَ، فقالوا لي: ارجع إليه فقل له: فإنْ هلك عمرُ، قال: ارجع إليه فقل له: فإنْ هلك عمرُ، قال: ارجع إليهم فقل لهم: ادفعوها إلى عمرُ، قال: ارجع إليهم فقل لهم: ادفعوها إلى عمرُ، قال: ارجع إليهم فقل لهم: ادفعوها إلى عُمرَ، قال: ارجع إليهم فقل لهم: ادفعوها إلى عُمرُ، قال: ارجع إليهم فقل لهم: ادفعوها إلى عُمرُه.

<sup>(</sup>۱) هو صاحب بشر الحافي، وهو مروزي الأصل، ذكره الخطيب في تاريخه ۲۸٦/۱۳.

<sup>(</sup>٢) إسناده حسن.

رواه الحاكم في المستدرك ٣/٧٧، من طريق أحمد بن سلمان الفقيه، عن جعفر بن محمد الطيالسي به، وقال: حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

ورواه أبو نُعيم في الحلية ٨/ ٣٥٩، من طريق بشر بن الحارث الحافي به. وله شواهد، من حديث سهل بن أبي حَثْمة، وعصمة بن مالك، وأبي هريرة. فأما حديث سهل، فرواه الطبراني في الأوسط ٦/ ٢٣٣ (مجمع البحرين)، والإسماعيلي في المعجم ٢/ ٧٠، وأبو نُعيم في الحلية ٨/ ٢٨٠، وإسناده

أخبرنا أبو الحسين عبد العزيز بن الحسين الهَمَذاني ببغداد، أخبرنا جعفر بن محمد بن نُصير (١)، أخبرنا أبو القاسم الجُنيد قال: كلَّمتُ يوماً الحسنَ المُسُوحيَّ في شيء من الأُنسِ باللَّه، فقال لي: ويحك وما الأُنسُ! لو ماتَ مَنْ تحت السماء ما استوحشتُ (٢).

\* \* \*

= وأما حديث عصمة، فقد رواه الطبراني في المعجم الكبير ١٨٠/١٧، وفيه الفضل بن المختار وهو ضعيف.

وأما حديث أبي هريرة، فقد رواه الإسماعيلي في المعجم ١/٤٨٣، وإسناده ضعيف أيضاً.

ويغني عن هذه الأحاديث حديث جبير بن مُطعِم قال: أتت امرأة النبي على فأمرها أن ترجع إليه، قالت: أرأيت إن جئتُ ولم أجدْكَ \_ كأنها تقول الموت \_ فقال رسول الله على: إن لم تجديني فأتي أبا بكر. رواه البخاري ٧/١٧، ومسلم (٢٣٨٦).

قلت: ولا شكّ أن هذه الأحاديث تُفيد بأن رسول الله على على على على على على طريق الوحي بأن المسلمين سيجتمعون على خلافة أبي بكر، ثم عمر، ثم عثمان. وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السنة النبوية ١/٤٢٥: فخلافة أبي بكر الصديق دلّت النصوص الصحيحة على صحتها وثبوتها ورضا الله ورسول الله على في له بها، وانعقدت بمبايعة المسلمين له واختيارهم إيّاه اختياراً استندوا فيه إلى ما علموه من تفضيل الله ورسوله، فصارت ثابتة بالنص والإجماع جميعاً.. إلخ.

- (١) هو الخُلدي، الإمام الزاهد، وقد تقدمت ترجمته فيما سبق.
- (۲) رواه الخطيب في تاريخ بغداد ٧/ ٣٦٧ بإسناده إلى الخُلدي به، وذكره السمعاني في الأنساب ٥/ ٢٩٩، والذهبي في السير ١٢/ ٥٨١.

# ١٠ \_ ذكر أبي علي المُشْتُولي الصُّوفي (١)

أخبرنا أبو القاسم عبد الرزاق بن أحمد بن يوسف الخيّاش بمصر، حدثنا أبو علي الحسن بن علي بن موسى المُشتُولي الصُّوفي، أخبرنا بكر بن سهل (٢)، حدثنا عبد الله بن يوسف (٣)، حدثنا ابن لَهِيعة (٤)، حدثنا بن الأشج، عن أبي بكر بن المنكدِر، عن عمرو بن سُليم، عن عبد الرحمن بن أبي سعيد، عن أبيه قال: قال رسولُ اللَّهِ صلَّى الله عليه عبد الرحمن بن أبي سعيد، عن أبيه قال: قال رسولُ اللَّهِ صلَّى الله عليه

<sup>(</sup>۱) هو أبو على الحسن بن على بن موسى المُشْتولي، أحد مشايخ الصوفية. والمُشتُولي، نسبة إلى مُشْتُول \_ بضم الميم وسكون الشين وضم التاء ثالث الحروف \_ هذه النسبة إلى قرية من قرى مصر.

انظر: تاريخ علماء أهل مصر لابن الطحان رقم (١٨٠)، والأنساب ٥/٣٠٢، ومعجم البلدان ٥/١٣٢، ولم يذكره السيوطي في حسن المحاضرة مع أنه على شرطه.

<sup>(</sup>٢) هو بكر بن سهل بن إسماعيل بن نافع الدمياطي، الإِمام المحدِّث المفسِّر المقرىء، مات سنة ٢٨٩. السير ١٣/ ٤٢٥.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن يوسف التَّنيسي، ثقة ثبت مشهور، حديثه في صحيح البخاري وغيره.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الله بن لهيعة، صدوق، ولكن احترقت كتبه، فكان يقرأ من كتب غيره أو من حفظه، فوقعت المناكير في أحاديثه.

وسلَّم: الغُسْلُ واجِبٌ على كُلِّ مُحْتَلِمٍ، وأَنْ يَمَسَّ مِنَ الطِّيبِ مَا يَقْدِرُ عليه، وَلَوْ مِنْ طِيب أَهلِهِ (١).

سمعت أبا محمد الحسن بن علي الصَّدفي يقول: توفي أبو علي المُشتُولي سنة أربعين وثلاثمائة.

سمعت أبا جعفر أحمد بن محمد بن سَدْرة يقول: سمعت أبا علي المُشْتُوليَّ يقول: كنت مع أبي يعقوب السُّوسِي بنَهر جُور<sup>(۲)</sup>، فرأيتُ فيما يرَى النائم النبيَّ صلَّى الله عليه وسلَّم فيقول لي: يا أبا علي ارجع إلى

رواه مسلم  $\pi/\pi$ ، وأبو داود ( $\pi$ \$\$)، والنسائي  $\pi/\pi$ ، من طريق سعيد بن أبي هلال عن أبي بكر بن المنكدر به، ولكن فيه (الغسل يوم الجمعة واجب. الحديث).

ورواه شعبة ومحمد بن المنكدر عن أبي بكر بن المنكدر به، رواه البخاري / ٣/٣، ومسلم ٣/٣، وغيرهما، انظر: المسند الجامع ٦/ ٢٢٩.

(٢) هو أبو يعقوب إسحاق بن محمد النَّهْرَجُريُّ، الإِمام العارف، صحب الجُنيد وعمرو بن عثمان المكي، وغيرهما، ومات بمكة سنة ٣٣٠.

ومن أقواله:

ــ الدنيا بحر، والآخرة ساحل، والمركب التقوى، والناس سفر.

\_ لا زوال للنعمة إذا شكرت، ولا بقاء لها إذا كُفرت.

ــ من عرف الله لم يغترّ بالله.

\_ أفضل الأحوال ما قارن العلم.

انظر: طبقات الصوفية ص ٣٧٨، والسير ١٥/ ٢٣٢.

والنَّهْرَجوري، نسبة إلى نهر جُور \_ بضم الجيم وسكون الواو \_ بلدة بين الأهواز وميسان. معجم البلدان ٥/ ٣١٩.

<sup>(</sup>١) إسناده حسن، والحديث صحيح.

مشتُول فقد أقمناك وكيلاً للفقراء، فقلت: يا رسول الله، بالكفاية، فقال: بالكفاية، فلما أصبحت عبّرت ما رأيت على الشيخ أبي يعقوب، فقال لي: يا أبا علي قد طُردتَ من بين الفقراء. فرجع إلى مُشتول، وفتح الله عليه الدنيا، وكان وكيلاً للفقراء لا يقصده أحد فيمنعه من شيء يريده (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ذكر هذه الحكاية مختصرة: السمعاني في الأنساب ٥/٣٠٢.

### ١١ ـ ذكر سهل بن عبد الله التُسْتَري (١)

(۱) هو أبو محمد سهل بن عبد الله بن يونس التُسْتَري، الإِمام القدوة الزاهد، صحب خاله محمد بن سوّار، ولقي بالحج ذا النُّون المصري وصحبه، وكانت له قدم راسخة في التَّصوف، وله مواعظ حسنة، وكلمات نافعة، توفي سنة ۲۸۳.

وكان سهل محبّاً للحديث وأهله، فقد روي أنه أتى الإمام المحدث أبا داود السّجستاني، وقال له: أخرج لي لسانك هذا الذي حدَّثت به أحاديث رسول الله على حتى أُقبّله، فأخرجه له. وكان يقول لأصحاب الحديث: اجتهدوا أن لا تلقوا الله إلا ومعكم المحابر. وقد نصح أصحابه يوماً فقال لهم: من أراد الدُنيا والآخرة فليكتب الحديث، فإن فيه منفعة الدنيا والآخرة.

وكان سهل رحمه الله تعالى على مذهب أهل السنة والجماعة في الاعتقاد، فقد روى الإمام اللالكائي في أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ١ ١٨٢ بإسناده إلى سهل، أنه سئل: متى يُعلم الرجل أنه على السنة والجماعة؟ فقال: إذا عرف من نفسه عشر خصال: لا يترك الجماعة، ولا يسبّ أصحاب النبي على ولا يخرج على هذا الأمة بالسيف، ولا يكذّب بالقدر، ولا يشكّ في الإيمان، ولا يماري في الدين، ولا يترك الصلاة على من يموت من أهل القِبلة بالذنب، ولا يترك المسح على الخفين، ولا يترك الجماعة خلف كل وال جار أو عدل.

وقد رد على القدرية المكذبين للقدر، والزاعمين بأن الله تعالى لا يعلم الأشياء قبل وجودها، روى اللالكائي 1.4.4 1.4 عنه، وقد سئل عن القدر، فقال: الإيمان بالقدر فرض، والتكذيب به كفر، والكلام فيه بدعة، والسكوت عنه سُنة. وقال أيضاً: من قال: إنّ الله لا يعلم الشيء حتى يكون فهو كافر، =

= ومن قال: أنا مستغني عن الله عزّ وجلّ فهو كافر، ومن قال: إنّ الله ظالم للعباد فهو كافر.

وسئل سهل عن القرآن، فقال: من قال: القرآن مخلوق فهو كافر بالربوبية لا كافر بالنعمة. اللالكائي ٢٦٨/٢.

وقد أشاد شيخ الإسلام ابن تيمية بسهل وأمثالة في الاعتقاد، فقال في كتاب الاستقامة ١/١٥٨: كلام سهل بن عبد الله في السنة وأصول الاعتقاد أسد وأصوب من كلام غيره، وكذلك الفضيل بن عياض ونحوه، فإن الذين كانوا من المشايخ أعلم بالحديث والسنة وأتبع لذلك هم أعظم علماً وإيماناً وأجل قدراً في ذلك من غيرهم.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ٢٠٦، والحلية ١٨٩/١، والسير ٣٣٠/١٣.

والتُّسْتَري، نسبة إلى تُسْتَر \_ بالتاء المضمومة وسكون السين وفتح التاء الثانية \_ والتُّسْتَري، نسبة إلى تُستان، أو ما يسمّى اليوم بإقليم عربستان، في إيران.

### شذرات من حِكم هذا الإمام القدوة:

- \_ أصولنا سبعة: التَّمسك بالقرآن، والاقتداء بالسُّنة، وأكل الحلال، وكفُّ الأذى، واجتناب الآثام، والتوبة، وأداء الحقوق.
- علامة حُبّ الله حبُّ القرآن، وعلامة حبّ النبي ﷺ حبُّ سنّته، وعلامة حبها حبّ الآخرة، وعلامة حبها إلاً حبّ الآخرة، وعلامة حبها بغض الدنيا، وعلامة بغضها أن لا يتناول منها إلاً البلغة.
- \_ أركان الدين: النصيحة، والرحمة، والصدق، والإنصاف، والتَّفضل، والاقتداء بالنبى ﷺ، والاستعانة بالله على ذلك إلى الممات.
- \_ إذا جنَّك الليل فلا تأمل النهار حتى تسلَّم ليلتك لك، وتؤدي حق الله فيها، وتنصح فيها لنفسك، فإذا أصبحت فكذلك.
- ــ الأَنفاس معدودة، فكل نَفَس يخرج بغير ذكر الله فهي ميتة، وكل نفَس يخرج =

بذكر الله فهي موصولة بذكر الله.

\_ تربة المعاصي الأمل، وبذرها الحرص، وماؤها الجهل، وصاحِبُها الإصرار، وتربة الطاعة المعرفة، وبذرها اليقين، وماؤها العلم، وصاحبها السعيد المفوض أموره إلى الله تعالى.

- \_ أصل الدنيا الجهل، وفرعها الأكل والشرب واللّباس والطّيب والنساء والمال والتفاخر والتكاثر، وثمرتها المعاصي، وعقوبة المعاصي الإصرار، وثمرة الغفلة، وثمرة الغفلة الاستجراء على الله.
- \_ أيُّما عبد لم يتورع ولم يستعمل الورع في عمله انتشرت جوارحه في المعاصي، وصار قلبه بيد الشيطان ومَلَكه، فإذا عمل بالعلم دلَّه على الورع، فإذا تورَّع صار القلب مع الله.
- \_ من نظر في مطعمه دخل الزهد عليه من غير دعوى، ولا يشمّ طريق الصدق عبد داهن نفسه أو داهن غيره.
- \_ من أكل الحرام عصت جوارحه، شاء أم أبى، أو لم يعلم، ومن أكل طعمته حلالاً أطاعت جوارحه ووفِّق للخيرات.
- لا مُعين إلا الله، ولا دليل إلا رسول الله، ولا زاد إلا التقوى، ولا عمل إلا الصبر عليه.
  - \_ شكر العلم العمل، وشكر العمل زيادة العلم.
  - \_ أعمال البرِّ يعملها البَرُّ والفاجر، ولا يجتنب المعاصى إلاَّ صدِّيق.
    - \_ من خلا قلبه من ذكر الآخرة تعرَّض لوساوس الشيطان.
    - الأعمال بالتوفيق، والتوفيق من الله، ومفتاحها الدُّعاء والتَّضرّع.
- \_ لا تفتش عن مساوىء الناس ورداءة أخلاقهم، ولكن فتش وابحث في أخلاق الإسلام ما حالك فيه.
- \_ الدنيا كلها جهل إلاَّ العلم فيها، والعلم كلَّه وبال إلاَّ العمل به، والعمل كلَّه هباء منثور إلاَّ الإِخلاص فيه، والإِخلاص فيه أنت منه على وَجَلِ، حتى تعلم =

أخبرنا أبو الفتح يوسف بن عمر بن مسرور، حدثنا عبيد الله بن لولو الصُّوفي (۱)، أخبرني عمر بن واصل (۲)، قال: سمعت سهل بن عبد الله يقول: أخبرني محمد بن سوَّار (۳)، أخبرني مالك بن دينار ومعروف بن علي (١)، عن الحسن، عن مُحَارِب بن دِثَار، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم: لمَّا نزلتُ سورةُ عبد الله قال: قال رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم: لمَّا نزلتُ سورةُ

= هل قُبِل أم لا.

\_ وسئل: إلى من تأمرني أن أجلس؟ فقال: إلى من تكلّمك جوارحه، لا من يكلّمك لسانه.

<sup>(</sup>١) ذكره الخطيب البغدادي في تاريخه ١٠/٣٥٦، قال: ويعرف بالسَّاجي.

<sup>(</sup>۲) بصري، سكن بغداد، روى بها عن سهل، وغيره، تاريخ بغداد ۲۲۱/۱۱.

وهو خال سهل، وهو الذي علّمه السلوك، فقد قال سهل: قال لي خالي يوماً: الا تذكر الله الذي خلقك؟ فقلت: كيف أذكره؟ فقال لي: قل بقلبك عند تقلّبك في ثيابك ثلاث مرّات، من غير أن تحرّك به لسانك: الله معي، الله ناظر إليّ، الله شاهد عليّ. فقلت ذلك ثلاث ليال، ثم أعلمته، فقال لي: قل في كل ليلة سبع مرات، فقلت ذلك، ثم أعلمته، فقال: قل في كل ليلة إحدى عشرة مرّة، فقلت ذلك، فوقع في قلبي له حلاوة. فلما كان بعد سنة قال لي خالي: احفظ ما علّمتك، ودُم عليه إلى أن تدخل القبر، فإنه ينفعك في الدنيا والآخرة. فلم أزل على ذلك سنين، فوجدت لها حلاوة في سرّي. ثم قال لي خالي يوماً: يا سهل، من كان الله معه، وهو ناظر إليه، وشاهده، أيعصيه؟! إيّاك والمعصية. رواه القشيري في الرسالة ١٩٣١.

<sup>(</sup>٤) معروف بن علي لم يتبيَّن لي أمره. وأما مالك بن دينار فهو أحد الأئمة الأعلام، علماً وزهداً وورعاً، وحديثه في الكتب الأربعة وغيرها، مات سنة ١٣٠، انظر سير أعلام النبلاء ٥/٣٦٢.

براءة بُعِثتُ بمُداراةِ النَّاس<sup>(١)</sup>.

حدثنا أحمد بن محمد بن يعقوب البغدادي، قال: سمعت أبا بكر محمد بن المنذر الهُجيمي يقول: سمعتُ سهل بن عبد الله يقول: ما أُعْطِيَ أَحدٌ شيئاً أفضلَ من علم يستزيد (٢) به افتقاراً إلى الله عزَّ وجَلَّ (٣).

أخبرنا أبو الفتح المظفر بن أحمد بن برهان، أخبرنا محمد بن الحسن الأصبهانيُّ (٤)، قال: سمعت سهلَ بن عبدِ اللَّه يقولُ: الجَاهِلُ

لأن فيه الحسن البصري، وهو مدلس، وقد عنعن في روايته.

رواه البيهقي في شعب الإيمان ٦/ ٣٥١ (طبعة دار الكتب العلمية) عن شيخه أبي سعد الماليني به. وقال: غريب بهذا الإسناد وذكره السيوطي في الدر المنثور ٤/ ١٢٢، وعزاه للبيهقي في الشُّعب.

نقل البيهقي عن سهل تعليقه على الحديث فقال: فمن خالطهم داراهم ولم يمارهم، فإن مداراتهم صدقة، ومداراة الوالد فريضة، ومداراة ذوي الأرحام سنة، ومداراة السلطان طاعة، ومداراة أهل البدع مداهنة، ومداراة الأحمق شرف، والشرف التغافل، والسلامة للجميع التقرب لله عز وجل.

(۲) في ب: يستزيده.

(٣) رواه البيهقي في شعب الإيمان ٤/٤٣٤ \_ ٤٣٥ عن شيخه أبي سعد الماليني
 به.

ورواه أبو نُعيم في الحلية ١٠/ ١٩٥، من طريق أحمد بن محمد بن مقسم، عن أبى بكر الهُجيمي به.

(٤) كذا جاء اسمه: محمد بن الحسن، وفي مصادر ترجمته: محمد بن الحسين، وهو ابن إبراهيم الأبهري الأصبهاني، ثم البغدادي، ثقة، توفي سنة ٢٨٦. انظر: أخبار أصبهان ٢/٢٢، وتاريخ بغداد ٢/٢٦.

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف.

مَيِّتٌ، والنَّاسي نائمٌ، والعَاصي سَكْرانٌ، والمُصِرُّ هالِكُ (١).

سمعت أبا الحسن علي بن عثمان بن نَصْرِ القَرَافي يقول: سمعتُ عليَّ بن حيَّان أبا الحسن الدِّينوريُّ (٢) يقول: جاء رجلٌ إلى سهل وأنا حاضرٌ والنَّاس مجتمعون عليه، فقال له: يا أبا محمد، انظر أيش عُمِلَ بك وأيش رُفِع (٣) لك، قال: فلم يؤثّر ذلك على سهل، وقال: هو المقصودُ هو المقصودُ.

أخبرنا أبو العباس أحمد بن محمد بن هارون قال: سمعت العباس بن عبد الله يقول: ما من ساعة إلا والله تعالى يطّلِع في القلوب، فأيّ قلبٍ رأى فيه غيرَه سلّط عليه العدو(٤).

أخبرنا أبو الحسن علي بن أحمد بن عبد الرحمن الفِهْريَّ، ثنا أبو بشر عيسى بن إبراهيم (٥) قال: قال سهل بن عبد الله: اطلبوا من السِّرِّ النِّيةَ بالإِخلاص، ومن العَلَانيةَ الفعل بالاقتداءِ، وغير ذلك مغاليظٌّ (٦).

أخبرنا أبو بكر عبد الله بن بكر الطبراني، حدثنا عبد الجبار بن

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في شعب الإيمان ۱۲/٥٠٥ ـ ٥٠٦، عن شيخه أبي سعد الماليني به. وذكره الذهبي في سير أعلام النبلاء ٢٣١/١٣٣.

<sup>(</sup>٢) في حاشية الأصل: حيّان، بالحاء المهملة، والياء المعجمة باثنين من تحتها. قلت: بحثتُ كثيراً عن هذا الراوي فلم أجده.

<sup>(</sup>٣) في ب: دفع.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن الجوزي في كتاب ذم الهوى ص ٦٩ بإسناده إلى عباس بن عبد الله به.

<sup>(</sup>٥) هو أبو بشر الصَّيدلاني، روى عن ابن جُميع، وذكره في معجمه ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٦) رواه البيهقي في شعب الإيمان ٢٢/ ٢٣٨، عن أبي سعد الماليني به.

شيران (١)، قال: سمعت سهل بن عبد الله يقول: التَّائبُ هو الذي يتوبُ عن غفلتِهِ في كل لمحةٍ ولفظةٍ.

سمعت أبا نصر أحمد بن عمران الإِسْبِيْجَابِي يقول: سمعت أبا عبد الله أبا عبد الله محمد بن غالب التُسْتَري يقول: سمعت سهل بن عبد الله يقول: الجُوعُ سِرُّ اللَّهِ في أرضِهِ، لا يُودِعُهُ عندَ من يُذِيْعُهُ (٢).

حدثنا أحمد بن محمد بن يعقوب، حدثنا محمد بن المنذر قال: سمعتُ سهلَ بن عبد الله يقول وقد سُئل عن معنى قول الله عزَّ وجَلَّ: ﴿ وَٱجْعَل لِي مِن لَّدُنكَ سُلطَنَا نَصِيرًا ﴿ وَاللهِ عَلَى اللهُ عَن عنك ولا ينطقُ عن غيرك (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في ب: عبد الجبار بن بشران، ولم أجد له ذكراً في المراجع التي بين يديّ.

<sup>(</sup>٢) جاء في حاشية أ: لعله يُضَيّعه، والخبر ذكره الذهبي في سير النبلاء ١٣/ ٣٣١.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في الحلية ١٠/ ١٩٥، من طريق أحمد بن محمد بن مقسم، عن أبي بكر محمد بن المنذر الهُجيمي به.

# ١٢ ـ ذكر فُضيلِ بن عِياض (١)

(۱) هو أبو علي التميمي اليربوعي الخُراساني، شيخ الإسلام، الإمام القدوة الثبَّت، ولد بخُراسان، وقدم الكوفة، ثم انتقل إلى مكة، ونزلها إلى أن مات في أول سنة ۱۸۷، وكان محدِّثاً ثقة، سيِّداً فاضلاً، عابداً ورعاً. أسند الحديث عن جماعة من التابعين وغيرهم، منهم: الأعمش، ومنصور بن المعتمر، وحُصين بن عبد الرحمن وآخرون، وأخذ عنه خلق كثير، ومن أعيانهم: سفيان الثوري، وسفيان بن عيينة، ويحيى بن سعيد القطّان، وحسين بن علي الجُعْفي، وعبد الرحمن بن مهدي، ويحيى بن يحيى النيسابوري ونظرائهم. روى له أصحاب الكتب الستة سوى ابن ماجه.

وقال الذهبي في السير ٨/ ٤٤٨: وقول ابن مهدي: لم يكن بالحافظ، فمعناه: لم يكن في علم الحديث كهؤلاء الحفاظ البحور، كشعبة ومالك وسفيان وحماد وابن المبارك ونظرائهم، لكنه ثبت قيِّم بما نقل، ما أُخذ عليه في حديث فيما علمت، وهل يُراد من العلم إلا ما انتهى إليه الفُضيل رحمة الله عليه؟

وكان الفُضيل معنياً بأهل الحديث، ناصحاً لهم، فقد رأى مرة قوماً من أصحاب الحديث يمزحون ويضحكون بصورة تتنافى مع حالهم، فناداهم: مهلاً، يا ورثة الأنبياء، مهلاً، ثلاثاً، إنكم أئمة يُقتدى بكم.

وكان يحثّهم على العمل، ويقول لهم: هذا الحديث لا يسمعه الرجل خير له من أن يسمعه ولا يعمل به. رواه الخطيب البغدادي في اقتضاء العلم العمل ص ٦٠.

وكان يقول عن أصحاب رسول الله ﷺ: إن الله عزَّ وجلَّ قد حجز التوبة عن كل =

صاحب بدعة، وشرّ أهل البدع: المبغضون لأصحاب رسول الله عَلَيْ ، ثم قال: اجعل أوثق عملك عند الله حُبُّك أصحاب نبيّه، فإنك لو قدِمتَ الموقف بمثل قُراب الأرض ذنوباً غفر الله لك، ولو جئت الموقف وفي قلبك مثقال ذرة بغضاً لهم لما نفعك مع ذلك عمل. رواه ابن قُدامة المقدسي في كتاب المُحبين ص ٢٨.

وقال أيضاً: أوثق عملي في نفسي حبّ أبي بكر وعمر وأبي عُبيدة بن الجراح، وحبّي أصحاب محمد عليه الصلاة والسلام جميعاً. رواه الخلاّل في السنة (٦٧١).

وكان هذا الإمام على مذهب أهل السنة والجماعة في الاعتقاد، وكان يشيد بأهل الشُنَّة، ويؤيد مواقفهم، ويقول: إن لله عباداً يحيي بهم البلاد وهم أصحاب السنَّة. وقد ذكر له الإمام اللالكائي في أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة بعض أقواله في الاعتقاد، انظر: ١/٩٣١، و ١٣٨/٢، و ٩٦١/٥.

من مصادر ترجمته: الحلية ٨٤/٨، والسير ٨١/١، وقد كتب عنه ابن الجوزي كتاباً خاصًا به، ولكنه لم يصلنا.

### شذرات من أقوال هذا الإمام الجليل:

- اللهم زهّدنا في الدنيا، فإنه صلاح قلوبنا وأعمالنا وجميع طلباتنا ونجاح حاجاتنا.
  - ــ لا تستوحش طرق الهدى لقلّة أهلها، وتغترّ بكثرة الناس.
  - ــ من كان يعقل ما يدخل جوفه من حِلَّه كان من حزب الله.
  - ــ من خاف الله لم يضرّه أحد، ومن خاف غير الله لم ينفعه أحد.
  - ــ والله ما يحل لك أن تؤذي كلباً أو خنزيراً بغير حق، فكيف تؤذي مسلماً.
    - ــ احفظ لسانك، واقبل على شأنك، واعرف زمانك، واخف مكانك.
- ــ من واقى خمساً فقد وقي شر الدنيا والآخرة: العُجْبُ، والرِّياء، والكِبَر، والإِزراء، والشهوة.

\_ ثلاث خصال تُقَسِّي القلب: كثرة الأكل، وكثرة النوم، وكثرة الكلام.

- \_ إنما أتي الناس من خصلتين: حُبّ الدنيا، وطول الألم، وما أطال عبد الأمل إلاّ أساء العمل.
- \_ المؤمن قليل الكلام كثير العمل، والمنافق كثير الكلام قليل العمل، كلام المؤمن حِكَمٌ، وصمته تفكّر، ونظره عبرة، وعمله برّ، وإذا كنت كذا لم تزل في عبادة.
  - \_ ليس في الدنيا شيء أشد من ترك الشَّهوة.
- \_ رجل لا يُخالط هؤلاء \_ يعني الأمراء والسلطان \_ ، ولا يزيد على المكتوبة، أفضل عندنا من رجل يقوم الليل، ويصوم النهار، ويحج، ويعتمر، ويجاهد في سبيل الله ويخالطهم.
- \_ لا ينبغي لحامل القرآن أن يكون له إلى خَلْق حاجة، لا إلى الخُلفاء فمن دونهم، ينبغى أن تكون حوائج الخلق كلهم إليه.
- \_ كنا نتعلم اجتناب السلطان كما نتعلم سورةً من القرآن. (رواه البيهقي في الشعب ٧/ ٥٠).
- \_ من أظهر الودّ والصفاء بلسانه، وأضمر له العداوة والبغضاء، لعنه الله وأصمّه وأعمى بصيرة قلبه.
- \_ لم يدرك عندنا من أدرك بكثرة صيام ولا صلاة، وإنما أدرك بسخاء الأنفس، وسلامة الصدر، والنُصح للأمة.
- \_ صبر قليل، ونعيم طويل، وعجلة قليلة، وندامة طويلة، رحِم الله عبداً أخمد ذكره، وبكى على خطيئته قبل أن يرتهن بعمله.
- \_ إذا لم تقدر على قيام الليل وصيام النهار، فاعلم أنك محروم، مُكبّل، كبّلتك خطيئتك.
- \_ كفى بالله محبّاً، وبالقرآن مؤنساً، وبالموت واعظاً، وكفى بخشية الله علماً، والاغترار بالله جهلاً. (من الزهد للبيهقي ص ٢١٦).

حدثنا الحسن بن عبد الله بن سعيد، أخبرنا أبو عمرو يوسف بن يعقوب النَّيسابوري<sup>(۱)</sup>، أخبرنا أحمد بن عبدة<sup>(۲)</sup>، حدثنا فُضيل بن عياض، حدثنا مالك، عن الزُّهري، عن أنس: أنَّ النبي صلَّى الله عليه وسَلَّم دَخَلَ مَكَّةَ يَوْمَ الفَتْحِ وَعَلَى رَأْسِهِ المِغْفَر<sup>(۳)</sup>.

الدخول في أمر الدنيا هين ، ولكن التخلص منها شديد . (المصدر السابق ص ١٤٠) .
 دانق حلال أفضل من عبادة سبعين سنة (المصدر السابق ص ٣٤٣) .

\_ وسُئِل عن قوله تعالى: ﴿ لِلنَبْلُوَكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾؟ قال: أخلصه وأصوبه، قال: إن العمل إذا كان خالصاً وأصوبه، قال: إن العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يقبل، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يقبل، حتى يكون خالصاً صواباً، والخالص أن يكون لله، والصواب أن يكون على السنة.

- (۱) نزيل بغداد، ضعيف متهم في الرواية، مات سنة ۳۲۰. السير ۱۵/۲۲۰، ولسان الميزان 7/۳۲۹.
  - (٢) هو أبو عبد الله الضبّي البصري، ثقة، روى عنه مسلم وغيره.
    - (٣) الحديث صحيح من طرق أخرى كثيرة.

رواه أبو القاسم الرافعي في التدوين في أخبار قزوين 4/ ٣٣ بإسناده إلى الماليني به . ورواه أبو نُعيم في الحلية ٨/ ١٣٩، من حديث أبي أحمد الحسن بن عبد الله بن سعيد العسكري به . ثم قال : ثابت صحيح من حديث مالك ، رواه عنه الجم الغفير ، وحديث الفُضيل لم نكتبه إلا من حديث أحمد بن عبدة .

ورواه مالك (۲۸۳)، ومن طريقه: البخاري ۳/ ۲۱، ومسلم (۱۳۵۷)، وأبو داود (۲۲۰۰)، والترمذي (۲۸۰۵)، والنسائي ٥/ ۲۰۰، وابن ماجه (۲۸۰۵)، وأحمد ۳/ ۲۰۹، والدارمي (۱۹٤٤).

قال ابن عبد البر في التمهيد ٦/ ١٥٩: هذا حديث انفرد به مالك، ولا يحفظ عن غيره، ولم يروه أحد عن الزهري سواه من طريق صحيح... ولا يثبت أهل العلم بالنقل فيه إسناداً غير حديث مالك، وقد رواه عن مالك واحتاج إليه فيه جماعة من الأئمة يطول ذكرهم.

أخبرنا أبو القاسم علي بن الحسن بن جعفر بن أبي زكّار، حدّثنا أبو عبد الله أحمد بن محمد بن الحسن بن أبي الورد الحديثي، أخبرنا أبو بكر محمد بن إبراهيم، أخبرنا إسماعيل بن موسى بن المبارك البَلْخي، أخبرنا أبو بكر بن أبي شيبة، أخبرنا عبد الله بن المبارك، أخبرنا الفُضَيل بن عياض قال: مكثتُ في جامع الكوفة ثلاثة أيام لم أَطْعَم طعاماً ولم أشرب شراباً، فلمّا أن كان في اليوم الرابع هزّني الجوع، فبينما أنا جالسٌ إذ دخل عليّ من باب المسجد رجلٌ مجنونٌ وبيده حجر كبيرٌ، وفي عنقه غُلٌ ثقيلٌ، والصّبيانُ من وراءه، فجعل يَجُولُ في المسجد، حتى إذا حاذاني جَعَلَ يتفرّس فيّ فجزَعتُ على نفسي منه، فقلتُ: إلهي وسيّدي أجَعتنى وسلّطتَ على من يقتلني، فالتفتَ إليّ وقال:

محَلُّ بياتِ الصَّبرِ فيكَ عَزِيزةٌ فيا ليتَ شعري هل لِصَبرِك آخرُ

قال فُضيلٌ: فزالَ عنِّي جَزَعي، وطارَ عنِّي هَلَعي، وقلتُ: يا سيِّدي، لولا الرَّجالم أصبر، قال: وأين مستقرُّ الرَّجا منك؟ قلت: بحيثُ مستقرُّ هِمَمِ العارِفين، قال: أحسنت واللَّه يا فُضيلُ، إنَّها لقلوبُ الهموم عمرانها والأحزان أوطانها، عَرَفَتُهُ فاستأنستْ به وارتحلتْ إليه، فعقولهم صحيحةٌ وقلوبهم ثابتة وأرواحهم بالملكوت الأعلى معلقةٌ، ثم ولَّى وأنشأ يقول:

فهامَ وَلِيُّ اللَّهِ في الفَقْرِ سابحاً وحُطَّت على سير القدوم رَوَاحِلُه فَعَاد لخيرٍ قد جرى في ضميرِهِ تَــنُوبُ بــه أعضاؤُه وَمَفَــاصِلُــه

قال الفُضيل: واللَّهِ، لقد بقيتُ عشرة أيامٍ لم أطعم طعاماً ولم أشرب شراباً وَجُداً لكلامه.

\* \* \*

# ۱۳ ـ ذكر علي بن الفُضَيل بن عياض<sup>(۱)</sup>

أخبرنا أبو بكر محمد بن عبد الله بن صالح، أخبرنا محمد بن زهير (٢)، أخبرنا محمد بن الخطَّاب (٣)، أخبرنا أحمد بن يونس (٤)، أخبرنا

(۱) على بن الفُضيل من كبار الأولياء، كان خاشعاً قانتاً لله ربانياً كبير الشأن، مات قبل أبيه بمدة بسبب آية سمعها تُقرأ، فغُشى عليه، وتوفى في الحال.

قال سفيان بن عيينة: ما رأيت أحداً أخوف من الفُضيل وابنه.

وقال إبراهيم بن بشار: الآية التي مات فيها علي بن الفُضيل في سورة الأنعام: ﴿ وَلَوْ تَرَكَ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى النَّادِ فَقَالُواْ يَلْيَلْنَا نُرَدُ ﴾، مع هذا الموضع مات، وكنت فيمن صلّى عليه.

وقال المزي: كان من سادات المسلمين علماً وزهداً وعبادة وخوفاً وورعاً، وكان يُفضَّل على أبيه في العبادة والخوف.

ومن أقواله: وَيْحي من يوم ليس كالأيام، ثم قال: أوَّه، كم من قبيحة تكشفها القيامة غداً.

 $1.5 \times 10^{-4}$  روتهذیب الکمال ۹۲/۲۱، والسیر ۸/۲۹۲.

- (۲) هو محمد بن زهير بن الفضل أبو يعلى الأبلّي، روى عنه الطبراني وغيره، مات سنة ۳۱۸. تاريخ جُرجان ص ۱۳۸، وتاريخ الإِسلام ص ۵۷۰.
  - (٣) العدوى، مات سنة ٢٩٠، ذكره الخطيب البغدادي ٥/٢٥٢.
- (٤) هو أحمد بن عبد الله بن يونس الكوفي الحافظ، مات سنة ٢٢٧، روى عنه البخاري وغيره.

علي بن فُضيل بن عياض، عن محمد بن ثور، عن معمر، عن أبي حازم، عن سَهْلِ بن سعد قال: قال رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم: إنَّ اللَّه تعالى يُحِبُّ مَعَالَى الأخلاقِ، ويَكْرَهُ سِفْسَافَها (١).

أخبرنا أبو محمد عبد الله بن جعفر بن حيان، أخبرنا أحمد بن علي بن المثنى (٢)، أخبرنا عبد الصمد بن يزيد (٣)، قال: سمعت علي بن الفُضيل بن عياض يقول: قال ابن ............

### (١) الحديث صحيح.

ولكن لم أجده من حديث علي بن الفضيل، وإنما وجدته من حديث والده الفضيل بن عياض به.

رواه ابن حبان في روضة العقلاء (١٦)، والطبراني في المعجم الكبير ٦/١٨١، وفي المعجم الأوسط ٥/٥٠٠ (مجمع البحرين)، وأبو الشيخ ابن حيان في حديثه الذي انتقاه ابن مردويه رقم (٦٨)، والحاكم في المستدرك ٤٨/١، وأبو نعيم في الحلية ٨/١٣٠، والبيهقي في السنن ١٩١/١، وفي شعب الإيمان ٦/١٤١، والسلفي في معجم السَّفر ص ٧٧. من طريق أحمد بن يونس عن الفضيل به.

وله شاهد، من حديث طلحة بن عبد الله بن كَرِيز، رواه هنّاد في الزُّهد (٨٢٨)، وعبد الرزاق في المصنف ١٤٣/، والبُرجلاني في الجود والكرم (١١)، وابن أبي الدنيا في مكارم الأخلاق (٧)، والخرائطي في مكارم الأخلاق ص ٦٠، ورجال هذا الحديث ثقات، ولكنه مرسل.

- (٢) هو أبو يعلى الموصلي، الإمام المحدث المشهور، صاحب المسند، توفي سنة ٣٠٧.
- (٣) هو أبو عبد الله عبد الصمد بن يزيد الصائغ، يُعرف بمردويه، خَدَم الفُضيل، وروى عنه، وكان ثقة من أهل السُّنة والورع، مات سنة ٢٣٥، وذكره الخطيب البغدادي في تاريخه ١١/ ٤٠.

المبارك(١): استعِدَّ للموتِ ولما بعد الموتِ، فَشَهَقَ عليٌّ شهقةً، فلم يزلْ مغشِيّاً عليه عامَّة اللَّيل(٢).

(1) هو شيخ الإسلام وعَلم الأعلام أبو عبد الرحمن عبد الله بن المبارك المروزي، إمام عصره في الآفاق، كان فيه خصال مجتمعة لم تجتمع في أحد من أهل العلم في زمانه، وحديثه في دواوين السنَّة محتجًا به، مات منصرفاً من الغزو سنة الما، وقبره بهيت، وما زال بها ظاهراً إلى اليوم.

(٢) رواه البيهقي في الزهد ص ٢١١، عن شيخه أبي سعد الماليني به.

ورواه أبو نعيم في الحلية ١٦٨/٨، من طريق أبي الشيخ ابن حيّان عن أبي يعلى الموصلي به.

وقد وقع لهذا العبد الصالح حالات أخرى مشابهة لما رواه الماليني، فقد قال إسماعيل الطُّوسي: بينما نحن ذات يوم عند الفُضيل، فقرأ رجل: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْمَالِمِينَ ﴿ وَمَ عَلَى مَا الفُضيل مغشياً عليه.

ومن ذلك أيضاً: أن أبا بكر بن عيّاش قال: صلّيتُ خلف فُضيل بن عياض المغرب، وإلى جانبي علي ابنه، فقرأ الفُضيل: ﴿ أَلْهَا كُمُ ٱلتِّكَاثُرُ ۗ ۚ ﴿ اللَّهَا لَكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ۗ ﴿ اللَّهَا عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا ا

ومنها: أنه كان يوماً عند سفيان بن عيينة، فحدَّث سفيان بحديث فيه ذكر النّار، وفي يد عليّ قِرطاس في شيء مربوط، فشهق شهقة وقع ورمى القرطاس، أو وقع من يده، فالتفت إليه سفيان، فقال: لو علمت أنك ها هنا ما حدَّثتُ به، فما أفاق إلاَّ بعد ما شاء الله تعالى.

وروى البيهقي في الشعب ٥/ ٢٥، بسنده إلى بشر بن الحكم النيسابوري، قال: كانت امرأة الفُضيل تقول: لا تقرأوا عند ابني القرآن، قال بشر: وكان إذا قُرىء عنده القرآن غُشي عليه، وقال بشر: وكان ابن فُضيل لا يقدر على قراءة القرآن، فقال لأبيه: يا أبة، أدعُ الله لَعلِي أستطيع أن أختم القرآن مرّة واحدة.

وللفائدة نشيرُ إلى أمثلة أخرى وقعت لبعض السلف يرعد أحدهم عند سماعه =

للقرآن، حتى يُغشى عليه من خشية الله تعالى:

فقد روى ابن أبي شيبة في المصنف ٢٦٩/١٣ وابن قدامة المقدسي في كتاب الرقة والبكاء ص ١٦٦ أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان يمرّ بالآية في ورده، فيبكى، حتى يسقط، ثم يلزم بيته، حتى يُعاد، يحسبونه مريضاً.

وروى ابن قدامة في كتاب الرقة والبكاء ص ٣٣١، بسنده إلى الحارث قال: كنا عند مالك بن دينار وعندنا قارىء يقرأ لنا: ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالْهَا ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مالك ينتفض وأهل المجلس يبكون ويصرخون، حتى انتهى إلى هذه الآية: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَهُو إِلَى هَا قَالَ: فجعل والله مالك يبكى ويشهق حتى غُشى عليه، فحمل من بين القوم صريعاً.

وروى أبو عُبيد في فضائل القرآن ص ٦٥، وابن قدامة في الرقة والبكاء ص ٢٩٣، بسندهما إلى أبي وائل شقيق بن سَلَمة قال: خرجنا مع عبد الله بن مسعود ومعنا الربيع بن خُثيم، فأتينا على شاطىء الفرات على أتون، فلما رآه عبد الله والنار تلتهب في جوفه، قرأ هذه الآية: ﴿إِذَا رَأَتُهُم مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَعَيَّظُا وَرَفِيرًا إِنَّ . . ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ دَعَوا هُنَالِكَ ثُبُولًا إِنَ الله إلى الظهر، فلم الربيع، فاحتملناه، فجئنا به إلى أهله، قال: ورابطه عبد الله إلى الظهر، فلم يُفق، فرابطه إلى المغرب، فأفاق ورجع عبد الله إلى أهله.

وروى ابن سعد في الطبقات ٧/ ١٥٠ بسنده إلى بَهز بن حكيم قال: إن زرارة بن أوفى أمّهم الفجر في مسجد بني قُشير، فقرأ، حتى إذا بلغ: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ فِي النَّاقُورِ فِي مُسجد بني قُشير، فقرأ، حتى إذا بلغ: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ فِي النَّاقُورِ فَي اللَّهُ وَمَهِدٍ يَوْمٌ عَسِيرٌ (إِنَّ عَلَى الكَّيفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرِ (إِنَّ ﴾ خرّ ميتاً، قال بهز: فكنت فيمن حمله.

وذكر الذهبي في السير ٨/ ٤٧ في ترجمة العبد الصالح صالح المُرِّي واعظ أهل البصرة: أن جماعة ماتوا من سماع قراءته.

قلت: ومع هذه الأمثلة التي ذكرناها في حال بعض السلف عند قراءتهم للقرآن، =

..........

فقد جاء عن آخرين كراهية فعل ذلك، روى الإمام أبو عبيد في فضائل القرآن ص ١١١ بسنده عن أبي حازم قال: مرّ عبد الله بن عمر برجل من أهل العراق ساقط والناس حوله، فقال: ما هذا؟ فقالوا: إذا قُرىء عليه القرآن، أو سمع الله يُذكر، خرّ من خشية الله، فقال ابن عمر: والله إنا لنخشى الله وما نسقط.

وروى أيضاً بسند إلى أم المؤمنين عائشة، وقد قيل لها: إن قوماً إذا سمعوا القرآن صعقوا، فقالت: إن القرآن أكرم أن يُنزف عنه عقول الرجال، ولكن كما قال الله عز وجل: ﴿ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ فِرْ اللَّهِ عَلَى وَجَل : ﴿ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ فِرْ اللَّهِ ﴾.

وروى البيهقي في الشعب ٥/ ٢٤، بسنده إلى عبد الله بن عروة بن الزبير، قال: قلت لجدتي أسماء: كيف كان أصحاب رسول الله على إذا سمعوا القرآن؟ قالت: تدمع أعينهم، وتقشعر جلودهم كما نعتهم الله، قال: قلت: فإن ناساً ههنا إذا سمع القرآن خرّ مغشياً عليه، قالت: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم.

وروى أبو نعيم في الحلية ٣/ ١٦٧ \_ ١٦٨ بسنده إلى عامر بن عبد الله بن الزبير قال، جئت أبي، فقال: أين كنت؟ فقلت: وجدتُ أقواماً ما رأيت خيراً منهم يذكرون الله تعالى فيرعد أحدهم حتى يُغشى عليه من خشية الله تعالى فقعدت معهم، قال: لا تقعد معهم بعدها، رأيت رسول الله على يتلو القرآن ورأيت أبا بكر وعمر يتلوان القرآن فلا يُصيبهم هذا، أفتراهم أخشع لله تعالى من أبى بكر وعمر؟! فرأيتُ أن ذلك كذلك فتركتهم.

وروى عبد الرزاق الصنعاني في التفسير ٢/ ١٧٢ عن معمر قال: تلا قتادة: ﴿ نَقْشُعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ جُلُودُ هُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ قال: هذا نعت أولياء الله، نعتهم الله بأنهم تقشعر جلودهم وتبكي أعينهم وتطمئن قلوبهم إلى ذكر الله، ولم ينعتهم بذهاب عقولهم والغشيان عليهم، إنما هذا في أهل البدع، وهذا من الشيطان.

#### \* \* \*

وروى أبو عبيد في الفضائل بسنده عن أنس بن مالك، وقد سئل عن القوم يُقرأ عليهم القرآن فيُصعقون، فقال: ذلك فعل الخوارج.

وقال ابن الجوزي في تلبيس إبليس ص ٢٥٧: اعلم وفقك الله، أن قلوب الصحابة كانت أصغى القلوب، وما كانوا يزيدون عند الواجد على البكاء والخشوع.. وهذا حديث العرباض بن سارية: (وعظنا رسول الله على موعظة ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب)، قال أبو بكر الآجري: ولم يقل: صرخنا ولا ضربنا صدورنا، كما يفعل كثير من الجهال الذين يتلاعب بهم الشيطان.

وذهب الإمام ابن تيمية إلى جواز ذلك إذا كان هذا الذي يفعله مغلوباً عليه لا تصنعاً وتكلُّفاً، فقال في مجموع الفتاوى ٧/١١: ذُكر أن هناك عباداً من أهل البصرة كانوا يُصعقون عند سماع القرآن. ولم يكن في الصحابة مَنْ هذا حاله، فلما ظهر ذلك أنكر طائفة من الصحابة والتابعين. والمنكرون لهم مأخذان: منهم، من ظن ذلك تكلفاً وتصنعاً. ومنهم، من أنكر ذلك لأنه رآه بدعة مخالفاً لما عُرف من هدي الصحابة. والذي عليه جمهور العلماء أن الواحد من هؤلاء إذا كان مغلوباً عليه لم ينكر عليه، وإن كان حال الثابت أكمل منه؛ ولهذا لما سئل الإمام أحمد عن هذا، فقال: قرىء القرآن على يحيى بن سعيد القطان فغشي عليه، ولو قدر أحد أن يدفع هذا عن نفسه لدفعه يحيى بن سعيد، فما رأيتُ أعقلَ منه، وقد نقل عن الشافعي أنه أصابه ذلك، وعلي بن الفضيل بن عياض قصته مشهورة، وبالجملة فهذا كثير ممن لا يستراب في صدقه، ولكن الأحوال التي كانت في الصحابة هي المذكورة في القرآن، وهي وجُل القلوب، ودموع العين، واقشعرار الجلود. . . إلى آخر كلامه رحمه الله تعالى وهو نفيس، وله بنحو ما تقدم في الفتاوى ٧/ ٣٤٩، وانظر: تفسير القرطبي ٧/ ٣٥٥.

### ١٤ ـ ذكر أبي العباس بن مسروق(١)

أخبرنا أبو علي مخلد بن جعفر الدَّقاق، حدثنا أبو العباس أحمد بن

(۱) هو أبو العباس أحمد بن محمد بن مسروق الصُّوفي البغدادي، صَحِبَ الحارث المحاسبي ومحمد بن منصور الطُّوسي والسَّري السَّقَطي، وروى عن أحمد بن حنبل وعلي بن المديني وعلي بن الجعد وغيرهم، وروى عنه: أبو بكر الشافعي وأبو بكر الإسماعيلي وجعفر الخُلدي وغيرهم.

وهو شيخ صوفي مشهور، قال الخطيب البغدادي: كان معروفاً بالخير مذكوراً بالصلاح، وكان الجُنيد يحترمه، ويعتقد فيه. لكن قال الدارقطني: ليس بالقوي يأتى بالمعضلات، مات سنة ٢٩٩.

ترجمته في: سؤالات السهمي للدارقطني (١٥٨)، وطبقات الصوفية ص ٢٣٧، وحلية الأولياء ٢١٣/١، والرسالة القُشيرية ١/١٤٢، وتاريخ بغداد ٥/٠٠٠، والسير ٢٣٤، ٢٩٤/١،

#### من حِكم هذا الشيخ القدوة:

- كثرة النظر في الباطل تذهب بمعرفة الحق من القلب.
- من راقب الله تعالى فى خَطَرات قلبه، عصمه الله فى حركات جوارحه.
- \_ تعظیم حُرمات المؤمنین من تعظیم حُرُمات الله تعالی، وبه یصل العبد إلی محل حقیقة التقوی.
  - التقوى ألا تمد عينيك إلى زهرة الدنيا، ولا تتفكر بقلبك فيها.
    - \_ من كان مؤدبه ربه لا يغلبه أحد.
    - \_ سئل: ما التوكل؟ فقال: اعتماد القلب على الله.

محمد بن مسروق، أخبرنا محمد بن بكّار، أخبرنا إسماعيل بن زكريا، عن عاصم الأحول، عن مُورِّق العِجْلي، عن أنس بن مالك قال: كُنَّا مع رسول الله صلّى الله عليه وسلَّم في سَفَرٍ أكثرُنا يومئذٍ ظِلاً الذي يستظِلُّ بكِسَاء، فأمَّا الذين أفطروا فسَقُوا الرِّكاب وأمهنَوا وعَالَجوا، وأمَّا الذين صَاموا فلمْ يُعالِجوا شيئاً، فقال رسولُ اللَّهِ صلّى الله عليه وسلَّم: ذَهَب المُفْطرُونَ اليومَ بالأَجْر (۱).

سمعت أبا علي الحسين بن علي بن خلف الصُّوفيَّ بمصرَ، يقول: سمعت أبا علي محمد بن أحمد الرُّوذباري<sup>(۲)</sup> يقول: كان بين بعض الفقراء

رواه البخاري ٦/ ٨٤، ومسلم (١١١٩)، والنسائي ١٨٢/٤، وأحمد في الزهد ص ٨، وابن أبي شيبة في المصنف ١٤/٣، وأبو يعلى في المسند ٧/ ٢٠٩، وابن خزيمة في الصحيح (٢٠٣٣)، والطحاوي في شرح مشكل الآثار ١١٨٨، وفي شرح معاني الآثار ٢٠٣٨، وابن حبان في الصحيح ٨/ ٣٢٥، والبيهقي في السنن ٤/ ٢٤٣، كلهم بإسنادهم إلى عاصم بن سليمان الأحول به. قال الحافظ ابن حجر في الفتح ٦/ ١٨: قوله (ذهب المفطرون بالأجر) أي بالأجر الوافر، وليس المراد نقص أجر الصُوّام، بل المراد أن المفطرين حصل لهم أجر عملهم مثل أجر الصُوّام، لتعاطيهم أشغالهم وأشغال الصُوّام، ولذلك قال: (بالأجر) لوجود الصفات المقتضية لتحصيل الأجر منهم.

(٢) هو أبو علي محمد بن أحمد بن القاسم الرُّوذباري، وقيل في اسمه: أحمد بن محمد بن القاسم، وقيل: حسن بن هارون، من كبار شيوخ الصوفية، سكن مصر، وكان عالماً فقيهاً حافظاً للحديث، من أهل الفضل والفهم، وله تصانيف في التصوف. لزم الجُنيد وصحبه، مات سنة ٣٢٢ أو بعدها.

والرُّوذباري ــ بضم الراء وسكون الواو والذال المعجمة ــ نسبة إلى مدينةٍ بطُوس في خُرَاسان.

<sup>(</sup>١) الحديث صحيح.

وبين بعض الشيوخ<sup>(۱)</sup> وقعة، فدعا الشيخ جماعة الفُقراء، فقالوا لذاك الفقير: ساعدنا، فقال: على شرط أن تستأذنوا الشيخ حتى لا يتأذى قلبه بحضوري معكم، فتقدَّم واحدٌ واستأذنه، فقال الشيخ: لا آذنُ له إلاَّ بشرط أن لا يضع أولَ قَدمٍ في داري إلاَّ على خَدِّي شكراً لله على مجيئه إلى منزلي، ثم وَضَعَ الشيخُ خَدَّهُ على الأرض حتى وَضَعَ ذاك الفقيرُ قَدَمَهُ على خَدِّه، حتى دخلَ إلى منزلهِ، قال: والشيخ كان أبا العباس بن مسروق<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

<sup>=</sup> من مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ٣٥٤، والحلية ٢٠١٠، وتاريخ بغداد ٢١/٣١، والأنساب ٣/١٠٠، والسير ١٤/٥٣٥، وطبقات الشافعية الكبرى ٣/٨٤.

ومن أقوال هذا الإِمام:

<sup>-</sup> في اكتساب الدنيا مذلّة النفوس، وفي اكتساب الآخرة عزّها، فيا عجباً لمن يختار المذلّة في طلب ما يبقى.

<sup>-</sup> دخلت الآفة من ثلاث: سُقم الطبيعة، وملازمة العادة، وفساد الصُحبة، فسئل: ما سقم الطبيعة؟ قال: أكل الحرام، ثم قيل: ما ملازمة العادة؟ قال: النظر في العينين والاستماع بالأذنين ما لا يليق بالحق والغيبة والبهتان، ثم قيل له: وما فساد الصحبة؟ قال: كلما هاج في النفس شهوة تتبعه. (من كتاب الزهد للبيهقي ص ١٧٤).

سئل عمّن يسمع الملاهي، يقول: هي لي حلال، لأني قد وصلت إلى درجة لا يؤثّر فيّ اختلاف الأحوال، فقال: نعم، قد وصل لعمري، ولكن إلى سَقَر.

<sup>(</sup>١) في ب: المشايخ.

<sup>(</sup>٢) نقل هذه الحادثة اليافعي في مرآة الزمان (ورقة ٤٩ب)، والشعراني في الطبقات الكبرى ١/ ٩٣، وله تكملة: قال: وصار أبو العباس يقول: هذا الرجل يتواضع لى ويحضر وليمتى بأي شيء أكافئه.

# ١٥ \_ ذِكر حارثٍ المُحَاسبي (١)

(۱) هو الحارث بن أسد المحاسبي، أبو عبد الله البغدادي، أحد الأئمة المشهورين، شمّي بالمحاسبي لكثرة محاسبته لنفسه، كان إماماً في الفقه والحديث والتصوف والكلام، روى عنه: أبو العباس ابن مسروق الطوسي، وأبو القاسم الجُنيد، وآخرون، وله كتب كثيرة مشهورة في الزهد والردّ على المعتزلة والرافضة، توفي سنة ٢٤٣.

ومن كتبه التي طبعت: الرعاية لحقوق الله، والتَّوهم، والعقل، ورسالة المسترشدين وغيرهما، وقال السمعاني في الأنساب ٢٠٧/: له كتب كثيرة في الزهد وفي أصول الدِّيانات، والرّد على المخالفين من المعتزلة والرافضة، وكتبه كثيرة الفوائد جمَّة المنافع.

قلت: تمتاز كتبه بالتركيز على تحليل النفس ونزغات الهوى والربط بين المعاني الواردة في السنة النبوية والمسائل الصوفية بعد معالجتها وتحليلها وتعميق معانيها مما كان له الأثر الطيب في كثير ممن جاء بعده كالإمام الغزالي الذي نسج على منواله في إحياء علوم الدين.

روى اللالكائي في أصول اعتقاد أهل السنّة والجماعة ٢٣٦/، وأبو نعيم في الحلية ٧٥/١٠ بسندهما إلى أبي العباس بن مسروق قال: مات الحارث المحاسبي يوم مات، وحارث محتاج إلى أقل من درهم لعيال وبنات عليه، وترك أبوه مالاً وضيعة وأثاثاً وأموالاً كثيرة نفيسة، فلم يقبل منها شيئاً، فقيل له في ذلك، فقال: روي عن النبي عليه أنه قال: (أهل ملتين شتى لا يتوارثان)، وكان أبوه واقفياً يقول بالقدر.

وكان بينه وبين الإِمام أحمد صداقة، ولكن الحارث تكلَّم في شيء من الكلام، فهجره الإِمام أحمد، فلما مات لم يُصلِّ عليه إلاَّ أربعة نفر.

وقال الغزالي في إحياء علوم الدين ٢/ ١٥٤ \_ ١٥٥: كان أحمد بن حنبل يهجر الأكابر في أدنى كلمة. وهجر الحارث المحاسبي في تصنيفه في الردّ على المعتزلة، وقال: إنك لا بدّ تورد أولاً شبهتهم، وتحمل الناس على التفكير فيها، ثم تردّ عليهم. ثم قال الغزالي: وهذا أمر يختلف باختلاف النيّة، وتختلف النية باختلاف الحال.

وتعقب ابن تيمية كلام الغزالي، فقال في درء تعارض العقل والنقل ٧/١٤٠: هجران أحمد للحارث لم يكن لهذا السبب الذي ذكره أبو حامد، وإنما هجره لأنه كان على قول ابن كُلَّب الذي وافق المعتزلة على صحة طريق الحركات وصحة طريق التركيب، ولم يوافقهم على نفي الصفات مطلقاً. . ثم قال: ذكر غير واحد أنّ الحارث رجع عن ذلك . . . إلخ .

وقيل: إنما تكلم فيه الإمام أحمد بسبب كلامه عن الوساوس والخطرات والتدقيق والمحاسبة الدقيقة البليغة التي لم يرد بها الشرع.

روى ابن الجوزي في مناقب الإمام أحمد ص ٢٤٠، بسنده: أن الإمام أحمد طلب من إسماعيل السراج أن يُهيىء له مجلساً عند حضور الحارث وأصحابه بحيث يسمع كلامهم ويراهم ولا يرونه، فبكى الإمام أحمد حتى غُشي عليه متأثراً بموعظة الحارث، حتى قال: ما أعلم أني رأيت مثل هؤلاء القوم، ولا سمعت في علم الحقائق مثل كلام هذا الرجل، ومع هذا فلا أرى لك صحبتهم، ثم قام وخرج. وعلق السبكي على هذه الحكاية، فقال: تأمل هذه الحكاية بعين البصيرة، واعلم أن أحمد بن حنبل إنما لم ير لهذا الرجل صحبتهم لقصوره عن مقامهم، فإنهم في مقام ضيِّق لا يسلكه كل أحد فيخاف على سالكه، وإلا فأحمد قد بكى وشكر الحارث هذا الشكر، ولك رأى واجتهاد.

قلت: ويبدو أن هذا مسلك بعض المحدثين ممن سلك منهج الإمام أحمد، فهذا =

الإمام المحدث أبو زرعة الرازي سئل عن كتب الحارث، فقال للسائل: إياك وهذه الكتب، هذه كتب بدع وضلالات، عليك بالأثر فإنك تجد فيه ما يغنيك، فقيل له: في هذه الكتب عبرة، فقال: من لم يكن له في كتاب الله عبرة، فليس له في هذه الكتب عبرة، بلغكم أن سفيان ومالكاً والأوزاعي صنفوا هذه الكتب في الخطرات والوساوس، ما أسرع الناس إلى البدع.

من مصادر ترجمته: الحلية ۱۰/۷۳، والرسالة ۱/۷۸، وتاريخ بغداد ۱۱۱۸، وتهدنيب الكمال ٥/٢١١، والسير ١١٠/١١، وطبقات الشافعية الكبرى /٢٥٧٠.

#### شذرات من أقوال هذا الإمام الجليل:

- العلم يورث المخافة، والزهد يورث الراحة، والمعرفة تورث الإنابة، وخيار هذه الأمة لا تشغلهم آخرتهم عن دنياهم، ولا دنياهم عن آخرتهم، ومن حسنت معاملته في ظاهره مع جُهد باطنه ورّثه الله الهداية إليه، لقوله عز وجل: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُوا فِينَالْنَهُ دِينَتُهُمْ سُبُلُناً وَإِنَّ ٱللّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾.
- \_ الذي يبعث العبد على التوبة ترك الإصرار، والذي يبعثه على ترك الإصرار ملازمة الخوف.
  - \_ صفة العبوديّة ألا ترى لنفسك مِلْكاً، وتعلم أنك لا تملك لنفسك ضرّاً ولا نفعاً.
    - \_ التسليم هو الثبوت عند نزول البلاء من غير تغيّر منه في الظاهر والباطن.
- \_ من صحح باطنه بالمراقبة والإخلاص، زيّن الله ظاهره بالمجاهدة واتّباع السنّة.
- \_ أصل الطاعة الورع، وأصل الورع التقوى، وأصل التقوى محاسبة النفس، وأصل محاسبة النوعد والوعيد، وأصل محاسبة الخوف والرجاء، وأصل الخوف والرجاء معرفة الوعد والوعيد، وأصل ذلك الفكرة والعبرة.
- \_ أول بلّية العبد تعطل القلب عن ذكر الآخرة، وحينئذٍ تحدث الغفلة في القلب.

أخبرنا أبو الحسن علي بن أحمد الشَّمْشاطِيُّ (۱)، حدثنا أحمد بن القاسم بن نَصْرِ (۲)، أخبرنا الحارث بن أسد المُحاسبي العَنزَيّ، أخبرنا يزيد بن هارون، عن شعبة، عن القاسم بن أبي بَزَّةَ، عن عطاء الكَيْخَاراني أو الخُراساني، عن أم الدَّرداء، عن أبي الدَّرداءِ قال: قال رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم: أَثْقَلُ ما يُوضَعُ في مِيزَانِ العَبْدِ يَوْمَ القِيَامَةِ حُسْنُ الخُلُقِ (۳).

لا تترك الحزم في أمر هممت به فإن سَلِمت فما بالحزم من بأس العجز ضُرٌ، وما بالحزم من ضَرر وأحزم الحزم سوء الظن بالناس

(٣) الحديث صحيح.

رواه صدر الدين البكري في كتاب الأربعين ص ٩٦ ــ ٩٧، وابن السبكي في طبقات الشافعية الكبرى ٢٨٠/٢، بإسنادهما إلى أبي سعد الماليني في كتابه هذا.

ورواه السُّلمي في طبقات الصوفية ص ٥٦، وأبو نُعيم في الحلية ١٠/١٠، بإسنادهما إلى أحمد بن القاسم، عن الحارث به.

ورواه أحمد ٦/٦٤٦ و ٤٤٨، والبخاري في الأدب المفرد (٢٧٠)، وأبو داود (٤٧٩)، وابن أبي شيبة في المصنف ٨/٥١٦، وعبد بن حُميد في المسند (٢٤٠)، وابن حبان في الصحيح ٢/ ٢٣٠، والبيهقي في الشعب ٦/٢٣٨، كلهم بإسنادهم إلى شعبة بن الحجاج به.

<sup>(</sup>۱) في حاشية (أ): الشمشاطي نسبة إلى شمشاط، قال ابن السمعاني: بلدة من الشام، وانظر: الأنساب ٣/٤٥٦.

<sup>(</sup>٢) هو المعروف بأخي أبي الليث الفرائضي البغدادي، مات سنة ٣٢٠، ذكره الخطيب في تاريخ بغداد ٤/٣٥٢، وقال: مات سنة ٣٢٠، ثم نقل له شعراً، فقال:

أخبرنا أبو محمد عبد الله بن محمد بن إسماعيل بن بنت أبي حفص النَّسائي، أخبرنا أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أحمد المَلَطيّ، أخبرنا محمد بن أحمد بن أبي شيخ (١) قال لي أحمد بن الحسين الأنصاري: سألتُ الحارثَ المُحَاسبيَّ عن العقل، فقال: هو نُورُ الغَرِيزة مع التَّجارُب يَزِيدُ ويَقْوَى بالعلم والحِلْمِ (٢).

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن محمد بن أحمد بن زكريا بن أبي شيخ أبو العباس التغلبي، ذكره الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد ٤/٣٦٧.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن السبكي في الطبقات ٢/ ٢٨١، بإسناده إلى الماليني به.

ثم نقل عن إمام الحرمين أنه قال في البرهان عند الكلام في تعريف العقل: وما حوّم عليه أحد من علمائنا غير الحارث المحاسبي، فإنه قال: العقل: غريزة يتأتى بها دَرْك العلوم ليست منه. وقال ابن الجزري في ذم الهوى ص ١٣: اختلف الناس في ماهية العقل اختلافاً كثيراً، ثم قال: والتحقيق في هذا أن يقال: العقل غريزة، كأنها نور يُقذف في القلب، فيستعد لإدراك الأشياء، فيعلم جواز الجائزات، واستحالة المستحيلات، ويتلمح عواقب الأمور، وذلك النور يقل ويكثر.. إلخ، وانظر إتحاف السادة المتقين للزَّبيدي ١٩٥١.

# ١٦ \_ ذكر خزرج بن على [البغدادي](١)

أخبرنا أبو بكر محمد بن علي، أخبرنا أبو طالب خزرج بن علي البغدادي، أخبرنا أحمد بن عبيد الله النَّرَّسي (٢)، أخبرنا شَبَابة، أخبرنا شعبة، عن نُعيم بن أبى هند، عن أبي وائل، عن مسروق، عن عائشة قالت: صلَّى رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم في مَرَضِهِ الَّذي ماتَ فيه خلْفَ أبى بكر<sup>(٣)</sup>.

سمعت أبا القاسم عبد الواحد بن أحمد بن عبيد الله يقول: سمعت

<sup>(</sup>١) من أ.

هو الإمام العابد خزرج بن علي بن العباس بن الغمر أبو طالب الصوفي، حدّث بأصبهان عن أحمد بن عبيد الله النرسي، وكانت له كرامات تحكى.

انظر: تاريخ بغداد ٨/٣٤٣، وصفة الصفوة ٢/٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) البغدادي، قال الخطيب البغدادي في تاريخه ٢٥١/٤: كان ثقة أميناً، مات سنة ٢٧٩ أو بعدها، وذكره ابن حبان في الثقات ٣٨٠.

<sup>(</sup>٣) الحديث صحيح.

رواه الخطيب في تاريخه ٨/ ٣٤٨، من طريق يحيى بن علي بن الطيب، عن أبى بكر بن المقرىء، عن أبى طالب خزرج به.

ورواه أحمد ٦/ ١٥٩، والترمذي (٣٦٢)، من طريق شبابة بن سوّار به.

ورواه النسائي ٢/ ٧٩، وابن خزيمة (١٦٢٠) من حديث بكر بن عيسي عن شعبة به.

أبا عبد الله محمد بن خفيف (١) يقول: دخل أبو طالب خزرج بن علي شيراز، فاعتلَّ عِلَّةَ الذَّرَب (٢)، فكنتُ أخدمه وأقدِّمُ إليه الطَّسْت في اللَّيل مراراً، وكنتُ في ذلك الوقت في حال الرِّياضة، وكنتُ لا أُفطر إلاَّ على الباقلاء اليابس، فسمِع أبو طالب ليلةً كسرى الباقلاء بأسناني، فقال لي: ما هذا؟ فعرّفته حالي وأنِّي لا آكل غير ذلك، فبكى وقال: الزم هذا يا أبا عبد الله، فإني كنتُ كذلك حتَّى حَضَرتُ ليلةً مع أصحابنا في دعوة ببغداد، فَقُدِّمَ إلينا حَمَلٌ مَشُويٌ، فأمسكت يديَّ، فقال لي بعض أصحابنا: كُل بلا أنت (٣)، فأكلتُ لقمةً، فأنا منذ أربعين سنةٍ إلى خلف، ثمَّ تماثل بكل بلا أنت (٣)، فأكلتُ لقمةً، فأنا منذ أربعين سنةٍ إلى خلف، ثمَّ تماثل

انظر: طبقات الصوفية ص ٤٦٢، والحلية ١٠/ ٣٨٥، وطبقات الشافعية الكبرى /٣ الخطرة عبد الكبرى الشافعية الكبرى /٣ المارة المارة

#### ومن أقواله:

- ليس شيء أضر بالمريد من مسامحة النفس في ركوب الرُّخص، وقبول التأويلات.
  - \_ الإيمان تصديق القلب بما أعلمه الحقُّ من الغيوب.
  - \_ الخوف اضطراب القلوب بما علمت من سطوة المعبود.
    - التقوى مجانبة ما يبعدك عن الله.
- (۲) الذَّرَب \_ بالتحريك \_ الدَّاء الذي يعْرض للمعدة فلا تهضم الطعام. لسان العرب  $^{\prime\prime}$  (  $^{\prime\prime}$  ) .
- (٣) كذا جاء في النسخ الثلاث، وكذا جاء أيضاً في تاريخ بغداد، ولم أجد لها معنى، ولم ترد هذه العبارة في صفة الصفوة.

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبد الله بن خفيف الشيرازي، من كبار الصوفية، كان سيّداً جليلاً ذا قدم راسخ في العلم والدين، يُستمطر الغيث بدعائه.

قال ابن السبكي في طبقاته: من أعلم المشايخ بعلوم الظاهر، وممن اتفقوا على عظيم تمشّكه بالكتاب والسنة، صحِب رُويماً والجَريري وغيرهما، مات سنة ٣٧١، ونيَّف على المائة.

وخرج إلى بعض النَّواحي، وجلس في رِباطٍ وسَوَّد داخلَ الرِّباط وخارجه، وقال: هكذا جلوس أهل المصائب، فما خَرَجَ منه حتى مات<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(۱) رواه الخطيب البغدادي في تاريخه ٨/ ٣٤٤، من طريق أحمد بن محمد الصوفي، عن ابن خفيف به، وذكره ابن الجوزي في صفة الصفوة ٢/ ٤٦٦ ــ ٤٦٧ .

قلت: تَرْكُ المباحات والتشدد في أمور العبادات لم يُعهد عن رسول الله عَلَيْهُ، ولا عن السلف الصالح رضوان الله عليهم، فقد كان رسول الله عَلَيْهُ \_ وهو أخشانا لله وأتقانا له \_ يأكل اللحم، ويحب الحلوى، ويستعذب الماء البارد، وكذا كان أصحابه الكرام.

وللإمام الذهبي كلام نفيس في هدي رسول الله على المحمديّة، وهو الأخذ من رحمه الله تعالى ما ملخصه: الطريقة المثلى هي المحمديّة، وهو الأخذ من الطيبات، وتناول الشهوات المباحة من غير إسراف، كما قال تعالى: ﴿ يَا َيُهُا الرُّهُولُ كُلُواْ مِن الطّيبات، وتناول الشهوات المباحة من غير إسراف، كما قال تعالى: ﴿ يَا َيُهُا الرُّهُولُ كُلُواْ مِن الطّيبَ وَاعْمَلُواْ صَلِيحًا ﴾، وقد قال النبي يَهِين لكني أصوم وأفطر وأقوم وأنام وآتي النساء وآكل اللحم، فمن رغب عن سنتي فليس مني، فلم يَشرع لنا الرهبانية، ولا التمزق والوصال، بل ولا صوم الدهر، ودين الإسلام يُسر وحنيفية سمحة، فليأكل المسلم من الطّيب إذا أمكنه، وقد كان النساء أحبّ شيء إلى نبينا على وكذلك اللحم والحلواء والعسل والشراب البارد والمِسك، وهو أفضل الخلق وأحبهم إلى الله تعالى. والخلوة والجوع أبو جاد التَرهب، وليس من شريعتنا في وحفظ شيء، بلى السلوك الكامل هو الورع في القوت، والورع في المنطق، وحفظ اللسان، وملازمة الذكر، والبكاء على الخطيئة، والتلاوة بالترتيل والتدبر، والإكثار من الصوم المشروع، ودوام التهجد، والتواضع للمسلمين، وصلة الرحم، وقول الحق المرّ برفق وتؤدة، والأمر بالمعروف، والرّباط بالثغر، وجهاد العدو، وتناول الطيبات في الأحايين، وكثرة الإستغفار في السَّحَر، فهذه شمائل الأولياء، وصفات المحمديين، أماتنا الله على محبتهم.

## ١٧ ـ ذكر علي بن المُوَفَّق (١)

أخبرنا أبو حفص عمر بن أحمد بن عثمان، أخبرنا جعفر بن مُجاشِع الخُتَّلي (٢)، حدثنا علي بن الموفَّق العابد، أخبرنا منصور بن عمَّار (٣) حدثنا

<sup>(</sup>۱) علي بن الموفق، حدّث عن منصور بن عمار وأحمد بن أبي الحَواري، وكان ثقة، توفي سنة ٢٦٥، وكان كثير الحج، فقد حج ستين حجة، روى الإمام ابن الجوزي في مثير العزم الساكن إلى أشرف الأماكن ٢/١١، بسنده إلى علي بن الموفق قال: لما تم لي ستون حجة، خرجت من الطواف، وجلست بحذاء الميزاب، وجعلت أفكر، لا أدري أي شيء حالي عند الله عز وجل، وقد كثر ترددي إلى هذا المكان، فغلبتني عيني، فكأن قائلاً يقول لي: يا علي بن الموفق، هل تدعو إلى بيتك إلاً من تحبه؟ قال: فانتبهت، وقد سُري عني ما كنت فيه.

ترجمته في: تاريخ بغداد ١١٢/ ١١٢، المنتظم ١١/ ٢٠٢، وصفة الصفوة ٢/ ٣٨٦.

<sup>(</sup>٢) هو جعفر بن عبد الله بن مجاشع الخُتْلي، تاريخ بغداد ٢٠٩/، وقال: كان ثقة، مات سنة ٣١٧.

<sup>(</sup>٣) هو الواعظ الكبير، كان عديم النظير في الموعظة والتذكير، قال الذهبي: وَعَظ بالعراق والشام ومصر، وبعد صيته، وتزاحم عليه الخلق، وكان ينطوي على زهد وتألّه وخشية، ولوعظه وقع في النفوس، قال أبو حاتم: صاحب مواعظ ليس بالقوي، وقال الدارقطني: يروي عن ضعفاء أحاديث لا يتابع عليها، وقال ابن حبان: أخباره في القصص والحث على الخير أكثر من أن يحتاج إلى =

[بشير](۱) بن طلحة، عن خالد بن الدُّريك(۲)، عن يعلى بن أمية قال: سمعت رسولَ الله صلَّى الله عليه وسلَّم يقول: إذا جَازَ المُؤمنُ على جَهنَّمَ، تقولُ له: جُزْني يا مؤمنُ فقد أطفأَ نُورُكَ لَهَبي (۳).

أخبرنا أبو الفضل عبيد الله بن عبد الرحمن الزهري، أخبرنا أبو عمرو عثمان بن أحمد الدَّقيقي (٤)، أخبرنا محمد بن أحمد بن المهدي (٥)، قال:

(٣) إسناده ضعيف.

لضعف منصور بن عمار، ولانقطاعه.

رواه الخطيب في تاريخه ١١١/ ١١ بإسناده إلى أبي حفص ابن شاهين به. ورواه الطبراني في المعجم الكبير ٢٥٨/٢١، وابن عدي في الكامل ٢/ ٢٣٩، وأبو نُعيم في الحلية ٩/ ٣٢٩، والخطيب البغدادي في تاريخه ٥/ ١٩٤، وعبد الغني المقدسي في ذكر النار ص ١٠٩، كلهم بإسنادهم إلى منصور بن عمار به. وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ١٠/ ٣٦٠، والمتقي الهندي في كنز العمال ١٤/ ٣٨٥، ونسباه إلى الطبراني في الكبير، وزاد المتقي نسبته إلى أبي نعيم في الحلية.

- (٤) هو أبو عمرو ابن السماك البغدادي، كان ثقة حافظاً، مات سنة ٣٤٤. تاريخ بغداد ٣٠٢/١١، والسير ١٥/٤٤٤.
- (٥) هو أبو عمارة البغدادي، في حديثه مناكير، مات سنة ٣٠٠. تاريخ بغداد /٣٠٠، وتاريخ الإسلام ص ٢٤٩.

خكرها، ليس من أهل الحديث الذين يحفظون، وأكثر رواياته عن الضعفاء.
 انظر: الثقات ٩/ ١٧٠، والكامل ٦/ ٢٣٨٩، والسير ٩/ ٩٣، واللسان ٦/ ٩٨.

<sup>(</sup>۱) جاء في جميع النسخ: بشر، وهو خطأ، وبشير بن طلحة ثقة، وانظر: الجرح والتعديل ٢/ ٣٧٥، ولسان الميزان ٢/ ٣٩.

<sup>(</sup>٢) خالد بن دُريك شامي تابعي ثقة ، لكن روايته عن يعلى بن أمية منقطعة ، فإنه لم يدركه . انظر: المراسيل لابن أبي حاتم ص ٥٦، وتهذيب التهذيب ٣/ ٨٦.

سمعت علي بن الموفق ما لا أُحصيه، وهو يقول: اللَّهُمَّ إِنْ كنتَ تعلمُ أني أعبدُك خوفاً من نارك، فعذِّبني بها، وإن كنتَ تعلمُ أني أعبدك حُباً منّي لجنَّتك وشوقاً إليها فاحرمنيها، وإن كنتَ تعلمُ إنَّما أعبُدك حُبَّا مني لك وشوقاً إلى وجهك الكريم فابحنيه مرَّة واصنع بي ما شئت (١).

أخبرنا أبو العباس أحمد بن محمد بن هارون قال: سمعت عثمان بن نصر البغدادي (٢)، أخبرنا علي بن الموفق قال: قال ذي النّون: إذا نفد حُكمك في نفسك تداعتْ أنفسُ العامَّةِ إلى عدلِكَ.

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في شُعب الإيمان ٢/ ٣٦٤، عن شيخه أبي سعد الماليني به. ورواه الخطيب البغدادي في تاريخه ١١٢/١٢، من طريق عثمان بن أحمد به، ورواه من طريق: ابن الجوزي في المنتظم ٢٠٢/١٢، وذكره ابن المُلقن في طبقات الأولياء ص ٣٤٢.

قلت: هذا الكلام يُسمع كثيراً من أئمة التصوف، ولعلّ رابعة العدوية هي أول من نقل عنها ذلك، ولم يُعرف هذا عن السلف الصالح، بل إن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا ﴾، أي يدعوننا رغباً فيما عندنا، ورهباً مما عندنا، ولهذا فإن المؤمن إنما يعبد ربه بالأعمال الثلاثة الإيمانية القلبية: المحبة، والخوف، والرجاء. وانظر أقوال السلف في تفسير الآية ٩٠ من سورة الأنبياء في الدر المنثور ٥/ ٦٧٠.

<sup>(</sup>٢) عثمان بن نصر، ذكره الخطيب البغدادي في تاريخه ١١/ ٢٩٣.

## ۱۸ ـ ذكر بشر بن الحارث(۱)

(۱) هو أبو نصر بشر بن الحارث بن عبد الرحمن المَرْوَزي، المعروف بالحافي، نزيل بغداد، شيخ الإسلام الإمام القدوة الزاهد، صحب الفُضيل بن عياض، وسمع حماد بن زيد وعبد الله بن المبارك وهُشيم بن بشير وأبا يوسف القاضي \_ تلميذ أبي حنيفة \_ وابن عُليَّة وغيرهم، ورحل في طلب العلم إلى مكة والكوفة والبصرة، وروى حديثاً كثيراً، إلا أنه لم ينصب نفسه للرواية، بل كان يكرهها، وقد دفن كتبه لأجل ذلك، وأقبل على العبادة، وكل ما سُمِع منه \_ كما قال الخطيب البغدادي \_ فإنما هو على طريق المذاكرة. وإنما دفن كتبه لأجل الخوف من أن يظفر بها محدِّث قليل الدين، فيغيِّر فيها ويزيد فيها، فينسب ذلك إليه، أو أن أصوله كان فيها مقاطيع وواهيات، كما قال الذهبي في السير ٢١/ ٣٩٦.

وكان على مذهب سفيان الثوري في الفقه والورع، مات سنة ٢٢٧، وهو ابن ست وسبعون سنة، ودُفن بباب حرب.

وكان بين هذا الإمام وبين الإمام أحمد صداقة قوية، وقد أثنى بشر على الإمام أحمد في موقفه في فتنة خلق القرآن، فقال: أُدخل أحمد بن حنبل الكير فخرج ذهباً أحمر، فبلغ ذلك أحمد، فقال: الحمد لله الذي أرضى بشراً بما صنعنا. كما كان بشر يدعو للإمام أحمد ويقول: حفظ الله أحمد من بين يديه ومن خلفه. كما أنه كان يجعله أفضل منه بسبب أمور ثلاثة، فيقول: فُضِّل أحمد علي بثلاث: بطلب الحلال لنفسي، واتساعه بثلاث: بطلب الحلال لنفسي، واتساعه للنكاح، وضيقى عنه، وقد جُعل إماماً للعامة، وأنا أطلب الوحدة لنفسى.

أما الإمام أحمد فكان يصف بشراً بأنه ليس له نظير إلا عامر بن عبد قيس، وكان يقول: ليتنا نُترك، الطريق ما كان عليه بشر بن الحارث. وقال أيضاً: مات بشر وما له نظير في هذه الأمة، لكن ظل الإمام أحمد يأخذ عليه عزوف بشر عن الزواج، فيقول: ولو تزوج لتم أمره.

وقال الدارقطني: زاهد جبل ثقة، ليس يروي إلاَّ حديثاً صحيحاً، ورُبّما تكون البليّة ممن يروي عنه.

وقال الخطيب البغدادي: كان ممن فاق أهل عصره في الورع والزهد، وتفرَّد بوفور العقل وأنواع الفضل وحُسن الطريقة واستقامة المذهب وعزوف النفس وإسقاط الفضول.

وكان هذا الإمام يتبع هدي السلف في أقواله وأفعاله، وذكر الإمام الذهبي في كتاب العلو للعلي الغفار ص ١٢٧ بأن لبشر عقيدة في ذلك، رواها ابن بطة في كتاب الإبانة، ثم نقل شيئاً منها.

وكان له موقف من الذين أجابوا في محنة خلْق القرآن، فقال: وددتُ أن رؤوسهم خُضبت بدمائهم وأنهم لم يُجيبوا.

وكان يقول عن الصحابة: أوثق عملي في نفسي حُبّ أصحاب محمد عَلَيْكُ.

وكان محباً لأهل الحديث، معظماً لهم، وكان يقول: لا أعلم أفضل من طلب الحديث لمن اتقى الله، وحَسُنت نيته فيه.

من مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص  $^{89}$ ، والحلية  $^{89}$ ، والرسالة  $^{89}$ ، وتاريخ بغداد  $^{89}$ ، وصفة الصفوة  $^{89}$ ، وتهذيب تاريخ دمشق  $^{89}$ ، وتهذيب الكمال  $^{89}$ ، والسير  $^{89}$ ، والسير  $^{89}$ .

#### شذرات من حِكم هذا الإمام الجليل:

- \_ لا تجد حلاوة العبادة، حتى تجعل بينك وبين الشهوات حائطاً من حديد.
- \_ بحسبك أن قوماً موتى تحيا القلوب بذكرهم، وأن قوماً أحياء تقسو القلوب برؤيتهم.

أخبرنا أبو علي مخلد بن جعفر الدّقاق، أخبرنا أبو العباس أحمد بن محمد بن غزوان البَرَاثي (١)، عن نُعَيم بن الهَيْصَم (٢)، أخبرنا بشر بن الحارث، عن عبد الله بن داود الخُريبي، عن سُويد مولى عمرو بن حُريث، قال: سمعت علي بن أبي طالب على المنبر يقولُ: إنَّ أفضَلَ النَّاس بعدَ رسولِ الله صلَّى الله عليه وسلَّم أبو بكرٍ وعمرَ وعثمانَ (٣).

= \_ كان بشر بباب حَرْب، وأراد الدخول إلى المقبرة، فقال: الموتى داخل السُّور أكثر منهم خارج السُّور.

- \_ ما اتقى الله من أحبَّ الشُّهرة.
- \_ حادثوا الآمال بقُرب الآجال.
- \_ ما أقبح أن يُطلب العالِم، فيقال: هو بباب الأمير.
- \_ لا ينبغي أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر إلاَّ من يصبر على الأذى.
- \_ سكون النفس إلى المدح، وقبول المدح لها، أشدّ عليها من المعاصي.
  - \_ عز المؤمن استغناؤه عن الناس، وشرفه قيامه بالليل.
    - \_ لا تعمل لتُذكر، اكتم الحسنة كما تكتم السيئة.
- \_ ينبغي للرجل أن ينظر من أين هو؟ ومسكنه الذي يسكنه أهله من أي شيء هو؟ ثم يتكلَّم (كتاب الزهد للبيهقي ص ٣٣٩).
- \_ ليس الزهد في الدنيا ترك الدنيا، إنما الزهد أن تزهد في كل ما سوى الله، هذا داود وسليمان \_ عليهما السلام \_ قد ملكا الدنيا، وكانا عند الله من الزاهدين. (من كتاب الزهد للبيهقي ص ٧٤).
- (۱) هو أبو العباس البَرَاثي البغدادي، محدث ثقة، مات سنة ۳۰۲، تاريخ بغداد ٥/٣، والسير ۱۳۰۶.
- (۲) هو أبو محمد الهروي نزيل بغداد، محدث صدوق، مات سنة ۲۲۸. تاريخ بغداد ۱۳/۵۰۳، ولسان الميزان ۱۷۱/۶.
  - (٣) إسناده ضعيف.

أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن الحسن، حدثني أبو مقاتل محمد بن شجاع (١)، عن أبيه قال: قال بشر بن الحارث يوماً: حدثنا ابن عيينة، ثم قال: أستغفر الله، إنَّ عُلُّو الإسناد من زينةِ الحياةِ الدُّنيا.

أخبرنا أبو الطَّيب عبد المنعم بن عبيد الله المقرىء، أخبرنا عبد الصمد بن محمد بن أبي موسى

<sup>=</sup> فيه سويد مولى عمرو بن حُريث، يكنى بأبي الأسود، مجهول الحال، وذكره ابن حبان في الثقات ٤/٣٢٥.

رواه أبو نعيم في الحلية ٨/ ٣٥٩، من طرق إلى نعيم بن الهيصم به.

ورواه الطبراني في المعجم الكبير ١٠٧/١، وابن شاهين في شرح مذاهب أهل السنة ص ٣١٦، و ١٦/١٤، كلهم من طريق أبي الأسود سويد به.

قلت: ولكن الحديث له شاهد صحيح، من حديث محمد بن الحنفية قال: قلت لأبي: أي الناس خير بعد رسول الله عليه الله عليه على قال: أبو بكر، قلت: ثم من قال: ثم عمر، وخشيت أن يقول عثمان، قلت: ثم أنت؟ قال: ما أنا إلا رجل من المسلمين. رواه البخاري ٧/ ٢٠، وأبو داود (٢٦٢٩)، وابن أبي عاصم في السنة ٢٠ ٧٧٥.

قال الحافظ ابن حجر في الفتح ٧/ ٣٣: أما خشية محمد بن الحنفية أن يقول عثمان، فلأن محمداً كان يعتقد أن أباه أفضل، فخشي أن علياً يقول: عثمان، على سبيل التواضع منه، والهضم لنفسه فيضطرب حال اعتقاده، ولا سيما وهو في سنّ الحداثة.

<sup>(</sup>۱) هو أبو مقاتل محمد بن العباس بن أحمد بن شجاع، يعرف بالمروزي، ثقة مات سنة ۳۲۹، تاريخ بغداد ۳/ ۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الصمد بن محمد بن عبد الرحمن بن يزيد أبو علي، ذكره ابن جُميع في معجم شيوخه ص ٣٢١.

الأنطاكي، حدثنا أبي، قال: سمعت بشر بن الحارث يقول: عقوبةُ العَالِم في الدُّنيا أن يُعْمَى بَصَرُ قلبِه.

حدثنا أبو الحسين محمد بن أحمد بن جُمَيع، أخبرنا محمد بن مخلد (۱)، أخبرنا محمد بن المثنى (۲)، قال: سمعت بشر بن الحارث يقول: من طلب الدُّنيا فليتهيأ للذُّل (۳).

أخبرنا أبو بكر أحمد بن محمد بن إسماعيل الطَّابثي، أخبرنا محمد بن السِّمط الجَرْجَرَاي، قال: سمعت عبيداً الورَّاق<sup>(٤)</sup> يقول: سمعت بشر بن الحارث يقول لأصحاب الحديث: أدُّوا زكاة هذا الحديث؟ قالوا: وما زكاته؟ قال: اعملوا من كل مائتي حديث بخمسة أحاديث<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبد الله محمد بن مخلد بن حفص العطار الدُّوري، الإِمام الحافظ العابد، مات سنة ۳۳۱، انظر: معجم ابن جُميع ص ۱٤٠، وتاريخ بغداد ٣/٠٣٠.

<sup>(</sup>۲) البغدادي، ذكره ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ۸/ ۹۰، وقال: صاحب بشر بن الحارث. . كتبت عنه مع أبي، وهو صدوق، وذكره الخطيب البغدادي في تاريخه ٣/ ٢٨٦، وقال: مات سنة ٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نُعيم في الحلية ٨/٣٥٢، من طريق أبي جعفر البزاز، عن بشر بن الحارث به.

<sup>(</sup>٤) هو عبيد بن محمد بن القاسم أبو محمد الوراق النيسابوري، ذكره الخطيب البغدادي في تاريخه ٩٧/١١، وقال: كان ثقة، مات سنة ٢٥٥.

<sup>(</sup>٥) رواه أبو نعيم في الحلية ٨/ ٣٣٧، والبيهقي في شعب الإيمان ٤٢٤/٤ \_ ٤٢٥، والنيهقي في شعب الإيمان ٤٢٤/٤ \_ ٤٢٥، والخطيب البغدادي في الجامع لأخلاق الراوي وآدب السامع ١٩٤١، والسمعاني في أدب الإملاء والاستملاء ٢/ ٤٤٥، كلهم بإسنادهم إلى عبيد الوراق به.

أخبرنا أبو الفتح يوسف بن عمرو بن مسرور، حدثنا حمزة بن الحسين السِّمسار (۱)، حدثنا محمد بن يوسف أبو عبد الله الجوهري (۲)، قال: سمعت بشر بن الحارث يقول يوم ماتت أخته (۳): إنَّ العبدَ إذا قَصَّرَ

ورواه الخطيب في تاريخ بغداد ٢٩/٧، وفي شرف أصحاب الحديث ص ١١٧ \_ ١١٨، والخليلي في الإرشاد ٣/٨٦٧، وابن عساكر في تاريخ دمشق، كما في تهذيبه ٣/٢٢٣، من طريق آخر إلى بشر به.

ورواه أبو نُعيم في الحلية ٣٤٦/٨ من طريق إبراهيم الحربي، قال: حملني أبي إلى بشر بن الحارث، فقال: يا أبا نصر، ابني هذا مشتهر بكتابة الحديث والعلم، فقال لي: يا بُني، هذا العلم ينبغي أن يُعمل به، فإن لم يُعمل به كلّه فمن كل مائتين خمسة، مثل زكاة الدراهم، وقال له أبي: أبا نصر، تدعو له؟ فقال: دعاؤك له أبلغ، دعاء الوالد لولده كدعاء النبي لأمته، قال إبراهيم الحربي: فاستحليتُ كلامه فاستحسنته.

وذكره الذهبي في السير ١٠/ ٤٧١، وقال: هذا على المبالغة، وإلا فإن كانت الأحاديث في الواجبات فهي موجبة، وإن كانت في فضائل الأعمال، فهي فاضلة، لكن يتأكد العمل بها على المحدث.

- (۱) هو حمزة بن الحسين بن عمر أبو عيسى السمسار، ذكره الخطيب البغدادي في تاريخه ٨/ ١٨١، وقال: كان ثقة، مات سنة ٣٢٨، وذكره ابن جُميع في معجم شيوخه ص ٢٦٢.
- (٢) هو أبو عبد الله محمد بن يوسف البغدادي الجوهري، الإمام الحافظ القدوة، مات سنة ٢٦٥، انظ: سير أعلام النبلاء ١٣/٩٥.
- (٣) لبشر بن الحارث ثلاث أخوات، وهنَّ مشهورات بالزهد والورع، ذكرهن الخطيب البغدادي في تاريخه ٢٩٤١، وابن الجوزي في صفة الصفوة ٢/٤٣٤.

عن طاعةِ اللَّهِ سلَّبَهُ اللَّهُ مَنْ يُؤنسه (١).

أخبرنا أبو الفضل عبيد الله بن عبد الرحمن الزهري، حدثني أبو الحسن أحمد بن محمد بن يزيد الزُّعفراني، قال: سمعت محمد بن يوسف الجوهري يقول: سمعت بشر بن الحارث يقول: اللَّهُمَّ إنْ كنتَ

وقد جاءت إحداهن إلى الإمام أحمد، قال عبد الله بن أحمد: كنت مع أبي يوماً من الأيام في المنزل فدَق داق الباب، فقال لي: اخرج فانظر من بالباب؟ فخرجت فإذا امرأة، فقالت لي: استأذن لي على أبي عبد الله، قال: فاستأذنته، قال: أدخلها، قال: فدخلت، فسلمت عليه، وقالت له: يا أبا عبد الله، أنا امرأة أغزل بالليل في السراج، فربما طفىء السراج فأغزل في القمر، فعلي أن أبين غزل القمر من غزل السراج؟ قال: فقال لها: إن كان عندك بينهما فرق فعليكِ أن تبيني ذلك. قال: قالت: يا أبا عبد الله، أنين المريض شكوى؟ قال: أرجو ألا يكون، ولكنه اشتكاء إلى الله عز وجل.

قال: فودعته وخرجت. فقال: يا بني ما سمعت قط إنساناً يسأل عن مثل هذا، اتبع هذه المرأة فانظر أين تدخل? فاتبعتها فإذا قد دخلت إلى بيت بشر بن الحارث وإذا هي أخته، قال: فرجعت، فقلت له، فقال: مُحال أن تكون مثل هذه إلا أخت بشر.

(۱) رواه أبو نُعيم في الحلية ٨/٣٤٦، من طريق أحمد بن علي الأبّار عن محمد بن يوسف الجوهري به، وذكره ابن الجوزي في صفة الصفوة ٢/٣٢٧.

وقد علّق الإمام عمر السُّهروردي في عوارف المعارف ص ٢١٣ على قول بشر هذا، فقال: فالأنس يهيئه الله للصادقين رفقاً من الله تعالى وثواباً للعبد معجلاً، والأنيس قد يكون مفيداً كالمشايخ، وقد يكون مستفيداً كالمريدين، فصحيح الخلوة والعزلة لا يترك من غير أنيس، فإن كان قاصراً يؤنسه الله بمن يتمم حاله به. وإن كان غير قاصر يُقيِّض الله تعالى من يُؤنسه من المريدين، وهذا الأنس ليس فيه ميل بالوصف الأعم، بل هو بالله ومن الله وفي الله.

شهرتني في الدُّنيا لتفضحني في الآخرة فاسْلُبه عنِّي (١).

أخبرنا أبو الحسين عبد الله بن إبراهيم بن جعفر الزُّبيري، حدثنا إبراهيم بن عبد الله بن أيوب المُخَرَّمي (٢)، أخبرنا سَرِي السَّقَطي، سمعت بشر بن الحارث يقول: لقي حكيمٌ حكيماً فقال: لا يراكَ اللَّهُ عند ما نهاكَ عنه، ولا يَفْقِدكَ عند ما أمركَ به (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في الزهد ص ۹۹، بإسناده إلى أبي الفضل الزهري به. ورواه بنحوه الخطيب البغدادي في تاريخه ۷۱/۷، وابن عساكر في تاريخه كما في تهذيب تاريخ دمشق، ۳/ ۲۳۹، والمزي في تهذيب الكمال ۸۰۸/٤.

<sup>(</sup>٢) هو أبو إسحاق إبراهيم بن عبد الله بن محمد بن أيوب المُخرمي، المعروف بابن الصُّغدي، قال الدارقطني كما في سؤالات حمزة (١٨٣): ليس بثقة، مات سنة الصُّغدي، وانظر معجم شيوخ الإسماعيلي ٢/ ٥٤٣، وتاريخ بغداد ٦/ ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نُعيم في الحلية ٨/ ٣٤٦، بإسناده إلى بشر بن الحارث به.

## ١٩ ـ ذكر ذي النُّون المصري (١)

(۱) هو الإمام الزاهد العالم، اختلف في اسمه، يكنى أبا الفيض، ويقال: أبو الفياض، أصله من النوبة، من قرية من قرى الصعيد، يقال لها: إخميم، روى عن مالك، والفضيل، وسفيان بن عيينة، وطائفة، وروى عنه: الجُنيد، ومقدام بن داود الرُّعيني وآخرون، وقد أُسندت عنه أحاديث غير ثابتة، والحمل فيها ـ كما يقول الخطيب البغدادي \_ على من دونه.

وكان واعظاً فصيحاً حكيماً، وطلبه الخليفة المتوكل، فحُمل إلى حضرته بسامراء، فلما سمع كلامه ولِع به وأحبه، وكان يقول: إذا ذُكر الصالحون، فحيَّ هلا بذي النون.

ثم انحدر إلى بغداد، وأقام بها مدة، ثم انحدر إلى مصر، وتوفي بها سنة ٢٤٥. قال السُّلمي: ذو النون أول من تكلم ببلدته في ترتيب الأحوال ومقامات الأولياء، فأنكر عليه عبد الله بن عبد الحكيم، وهجره علماء مصر، وشاع أنه أحدث علماً لم يتكلم فيه السلف، وهجروه حتى رموه بالزندقة.

وقال ابن عساكر: كان رئيس القوم، والمرجوع إليه، والمقبول على جميع الألسنة، وأول من عبر عن علوم المنازلات، وله السياحة المشهورة والرياضات المذكورة.

وكان هذا الإِمام على مذهب السلف في الأسماء والصفات، وكان يقول: القرآن كلام الله غير مخلوق.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ١٥، والرسالة 1/00، والحلية 1/00، وصادر ترجمته: طبقات الصفوة = 1/00 وتهذيب تاريخ دمشق 1/00، وصفة الصفوة =

٤/ ٣١٥، والسير ١١/ ٣٣٥.

### من حِكم هذا الإمام الجليل:

- \_ من علامات المُحبّ: متابعة الله في أخلاقه، وأفعاله، وأمره، وسننه.
- \_ مدار الكلام على أربع: حبُّ الجليل، وبغض القليل، واتَّباع التنزيل، وخوف التحويل.
- \_ طوبى لمن كان شعار قلبه الورع، ولم يُعمِ بصر قلبه الطمع، وكان مُحاسباً لنفسه فيما صنع.
- \_ ثلاثة من أعلام الورع: ترك الشبهة باحتمال المضرَّة في المال والبدن، وبذل الفضل خوفاً من دخول الخلل في الفريضة، والكف عن الفضول خشية فساد القلب.
  - \_ من تزَيّن بعمله، كانت حسناته سيّئات.
- \_ اللهم اجعلنا من الذين تفكروا فاعتبروا، ونظروا فأبصروا، وسمعوا فتعلقت قلوبهم بالمنازعة إلى طلب الآخرة حتى أناخت وانكسرت عن النظر إلى الدنيا وما فيها، ففتقوا بنور الحكم ما رتقه ظلم الغفلات، وفتحوا أبواب مغاليق العمى بأنوار مفاتيح الضياء، وعمروا مجالس الذاكرين بحسن مواظبة استيدام الثناء.
- \_ بصحبة الصالحين تطيب الحياة، والخير مجموع في القرين الصالح، إن نسبت ذكّرك، وإن ذكرت أعانك.
- \_ عليك بصحبة من تُذكّرك الله عزَّ وجلّ رؤيته، وتقع هيبتُه على باطنك، ويزيد في عملك منطِقه، ويُزهّدك في الدنيا عمله، ولا تعصي الله ما دمت في قُربه، يعظُك بلسان فعله، ولا يعظك بلسان قوله.
  - \_ إلهي إن كان صغُر في جنب طاعتك عملي فقد كبُر في جنب رجائك أملي.
- \_ ما طابت الدنيا إلا بذكره، ولا طابت الآخرة إلا بعفوه، ولا طابت الجنة إلا برؤيته.

أخبرنا أبو الحسين علي بن عبد الرحمن الفِهري، حدثنا أبو الحسن أحمد بن عيسى الأنصاري، حدثنا محمد بن أحمد بن سلمة قال: سمعت ذا النُّون يقول: سمعت مالك بن أنس يقول: سمعت جعفر بن محمد يقول: سمعت أبي محمد بن علي يقول: يقول: سمعت أبي علي بن الحسين يقول: سمعت رسول الله صلَّى الله عليه وسَلَّم: سمعت جبريل عليه السلام يقول: يا محمد، من قال من أمَّتك كلَّ يومٍ مائة مرَّة: لا إله إلاَّ الله الحَقُّ المبين، كان له أمانٌ من الفَقْر وأُنس من وَحْشَة القبر، واسْتَجْلَبَ به الغِنى، واسْتَقْرَعَ به باب الجنَّة (1).

ــ ثلاثة من أعلام التسليم: مقابلة القضاء بالرضا، والصبر عند البلاء، والشكر على الرخاء.

ــ من علامات إقبال الله عزَّ وجلّ على العبد: إذا رأيته صابراً شاكراً ذاكراً، فذلك علامة إقبال الله عزَّ وجلّ عليه.

\_ لا تسكن الحكمة معدة مُلئت طعاماً.

\_ من علامات إعراض الله تعالى عن العبد أن تراه ساهياً لاهياً لاغياً معرضاً عن ذكر الله تعالى.

\_ قال لنفر من أصحابه: توسّدوا الموت إذا نمتم، واجعلوه نصب أعينكم إذا قمتم، كونو كأنكم لا حاجة بكم إلى الدنيا ولا بدّ لكم من الآخرة.

\_ سُئِل عن العلماء بالقرآن، فقال: هم الذين نصبوا الرُّكب والأبدان، صحبوا القرآن بأبدان ناحلة، وشفاه ذابلة، ودموع وابلة، وزفرات عالية، أولئك لهم الأمن وهم مهتدون.

\_ من أحسن سريرته أحسن الله علانيته، ومن أحسن ما بينه وبين الله أصلح ما بينه وبين الله أصلح ما بينه وبين الناس، ومن أصلح أمر آخرته أصلح الله له أمر دنياه.

<sup>(</sup>١) الحديث ضعيف.

سمعت أبا حفص بقا بن عبيد الله بن عتيق الإخميمي بها، قال: ذكر المهاجر بن موسى بن سليمان الإخميمي قال: قال ذو النُون: ثلاثُ خِصَال من الكَرَم: حسنُ المحضر، واحتمال الزَّلة، وقلَّةُ الملاَمة (١).

أخبرنا أبو بكر محمد بن عبد الله الرَّازي، قال: سمعت إسحاق بن إبراهيم السَّرخسي بمكة يقول: سمعتُ ذا النُّونِ يقول، وفي يده الغُلّ، وفي رجليه القيد، وهو يُساقُ إلى المَطْبَق (٢)، والناس يبكون حوله، وهو

رواه أبو نُعيم في صفة الجنة ٢/ ٣١، والخطيب البغدادي في تاريخه ٢٥٨/١٢، وابن الجوزي في العلل المتناهية ٢/ ٢٥٣، كلهم من طريق الفضل بن غانم به وقد تُوبع في روايته عن مالك، فقد رواه أبو نُعيم في الحلية ٨/ ٢٨٠، من طريق سلم بن ميمون الخواص، عن مالك به وإسناده ضعيف أيضاً، سلم يخطىء كثيراً. قال ابن حبان في المجروحين ١/ ٢٤٥: من عُبَّاد أهل الشام وقُرَّائهم، ممن غلب عليه الصلاح حتى غفل عن حفظ الحديث وإتقانه . إلخ كلامه، وانظر لسان الميزان ٣/ ٦٦.

وذكره الدارقطني في العلل ٣/١٠٦، وذكر الاختلاف على مالك فيه، ثم ذكر أنه رُوي مرسلاً.

وعزاه السخاوي في الفتاوى الحديثية ص ٣٧٣ إلى الخطيب البغدادي والدارقطني في كتاب الرواة عن مالك، والرافعي في تاريخ قزوين، والصابوني في الأربعين.

- (۱) رواه البيهقي في شعب الإيمان (طبعة دار الكتب العلمية) ٦/٣٢٥، عن شيخه أبي سعد الماليني به، ولكن ذكر شيخه باسم: معاذ بن عبد الله الإخميمي، ولم أقف على ترجمته حتى أتحقق من الصواب، والله أعلم.
  - (٢) المطبق: سجن ببغداد، سيق إليه ذو النون حين جيء به إلى الخليفة المتوكل.

<sup>=</sup> فيه الفضيل بن غانم الخزاعي، وهو ضعيف. قال ابن معين: ليس بشيء، وقال الدارقطني: ليس بالقوي، وقال الخطيب: ضعيف.

يقول: هذا مِنْ مواهب الله لكَ ومن عطاياه، وكل فعاله عذب حسنٌ طيِّبٌ، ثم أنشأ يقول:

لكَ من قلبي المكانُ المصون كلُّ لوم عليَّ فيكَ يهونُ لكَ من قلبي المكانُ المصون لكَ عنك ما لا يكون (١)

أخبرنا أبو محمد الحسن بن رَشِيق، حدثني أبو دجانة أحمد بن إبراهيم المَعَافِريُ (٢)، قال: سمعت ذا النُون يقول: أما إنَّه من الحُمق التماسُ الإخوان بغير الوفاء، وطلب الآخرة بالرِّياء، ومودَّة النِّساء بالغِلظة (٣).

أخبرنا أبو عبد الله محمد بن محمد بن سليمان المُخَرَّمي الصُّوفي، حدثنا إبراهيم بن عبد الصمد الهاشمي (٤)، قال: سمعت ذا النُّون وهو

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الملقن في طبقات الأولياء، ص ٢٢٢.

ونقل الذهبي في السير ١١/ ٥٣٥، عن عمرو بن السرح قال: قلت لذي النون: كيف خلصت من المتوكل، وقد أمر بقتلك؟ قال: لما أوصلني الغلام، قلت في نفسي: يا من ليس في البحار قطرات، ولا في ديلج الرياح ديلجات، ولا في الأرض خبيئات، ولا في القلوب خطرات، إلا وهي عليك دليلات، ولك شاهدات، وبربوبيتك معترفات، وفي قدرتك متحيرات، فبالقدرة التي تُجير بها من في الأرضين والسماوات إلا صليت على محمد وعلى آل محمد، وأخذت قلبي عني، فقام المتوكل يخطو حتى اعتنقني، ثم قال: أتعبناك يا أبا الفيض.

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن إبراهيم بن الحكم أبو دجانة القَرَافي مولاهم، مات سنة ٢٩٩، انظر: تاريخ الإسلام ص ٣٩.

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في شعب الإِيمان ٢٦٤/١٢، عن شيخه أبي سعد الماليني به.

<sup>(</sup>٤) هو أبو إسحاق إبراهيم بن عبد الصمد بن موسى بن محمد بن إبراهيم الهاشمي العباسي البغدادي، توفي سنة ٣٢٥. انظر: تاريخ بغداد ٦/ ١٣٧، والسير ٥١/ ٧١.

داخل إلى الحَبْس يقول: الحسدُ داءٌ لا يبرأ، وحسْبُ الحسود من الشَّرِّ ما يلقى، ودخل الحبس<sup>(۱)</sup>.

حدثنا أبو بكر محمد بن أحمد بن يعقوب، أخبرنا أحمد بن عبد الله بن ميمون، قال: سُئِل ذا النون عن المحبَّة، فقال: قُربُ القلبِ (٢) من المحبوب على الطمأنينة والشُكون (٣).

أخبرنا أحمد بن محمد بن هارون، قال: سمعت الحسن بن جميل أبا علي يقول: سمعت ذا النون يقول: من راقب العواقب سَلِم.

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الإيمان ١٢/٠٤، عن شيخه أبي سعد الماليني به.

<sup>(</sup>۲) في أ: القلوب.

<sup>(</sup>٣) نقل عن ذي النون قول آخر في المحبة، فقال: أن تُحبّ ما أحبَّ الله، وتبغضَ ما أبغضَ الله، وتفعل الخير كلَّه، وترفض كلَّ ما يشغلُ عن الله، وألا تخاف في الله لومة لائم، مع العطف للمؤمنين، والغلظة على الكافرين، واتباع رسول الله ﷺ في الدين. انظر: طبقات الصوفية ص ١٨، والحلية ٩/٤٣٤.

# ۲۰ \_ ذكر أبي بكر محمد بن سيِّد حَمْدُويه (۱)

أخبرنا أبو القاسم عبد الله بن سعيد بن علي بن سعيد الأزدي، أخبرنا عبد الله بن محمد بن عبد الله (7)، حدثنا أبو بكر محمد بن أحمد بن سيد حَمْدُويه، أخبرنا أبو جيفر محمد بن علي، أخبرنا يعلى \_ يعني ابن عُبيد \_ ، حدثني أبو حيَّان (7) ، عن مُجمِّع (1) قال: كان لعمر بن سعد ابن عُبيد \_ ، حدثني أبو حيَّان (7) ، عن مُجمِّع (1) قال: كان لعمر بن سعد إلى أبيه حاجة فقدّم بين يدي حاجته كلاماً مما أحدث الناسُ ، ويتوسَّلون به ، لم يكنْ سمعه منه فيما مَضى ، فلمَّا فَرَغَ ، قال: يا بُنيَّ ، فرغت من كلامِك ؟ قال: نعم ، ما كنت من حاجتك أبعد ، ولا كنتُ فيك أزهدَ منذ كلامِك ؟

<sup>(</sup>۱) هو أبو بكر محمد بن أحمد بن سيِّد حَمدُويه الدمشقي، الإِمام العارف شيخ العُبَّاد، توفي سنة ۳۰۱، قال الذهبي: له الكرامات والأحوال، وكانوا يلقِّبونه المعلم.

من مصادر ترجمته: تاريخ الإِسلام ص ٧٣، وسير أعلام النبلاء ١١١/١٤.

<sup>(</sup>۲) هو أبو الحسين عبد الله بن محمد بن عبد الله بن يونس السَّمناني، كان ثقة، مات سنة ۳۰۳. انظر: معجم الشيوخ للإسماعيلي ٢/ ٢٧٦، والسير ١٩٤/١٤.

<sup>(</sup>٣) أبو حيان: هو يحيى بن سعيد بن حيان التيمي.

<sup>(</sup>٤) مُجمِّع هو ابن سمعان، ويقال: صمعان، أبو حمزة التيمي النسَّاج الكوفي، ثقة، ولكنه لم يدرك سعداً ولا أحداً من الصحابة.

سمعتُ كلامكَ هذا، سمعتُ رسولَ اللَّهِ صلَّى الله عليه وسَلَّم يقول: «سيكونُ قومٌ يأكلونَ بألسنتهم كما تأكلُ البقرُ من الأرضْ»(١).

سمعت أبا القاسم عبد الواحد بن أحمد بن إبراهيم الشيرازي يقول: سمعت أبا أحمد عبد الله بن محمد المفسر يقول: أقام أبو بكر محمد بن سيد حَمدُويه خمسين سنة ما استند، ولا مدَّ رجلَهُ بين يديِّ اللَّهِ عَزَّ وَجَلّ هيبةً له.

سمعت أبا بكر أحمد بن عبد الله بن المنتصر الأندلسي يقول: أخبرنا أبو الفرج الموحِّد إبراهيم بن إسحاق بن البرِّي، قال: قال لي أبو صالح مفلح بن عبد الله: أقمتُ أربعينَ يوماً ما شربتُ ماءً، فلما مضى أربعون يوماً أخذ بيدي الشيخ أبو بكر محمد بن سيد حَمدُويه، وحملني إلى بيته، فأخرج لي ماء، وقال: اشرب فشربت، فحكتْ لي امرأته أنَّه قال لها: اشربي فضلةَ رجلٍ له أربعون يوماً ما شرب، قال أبو صالح: وما اطَّلَع على تركى لشرب الماء أحد غير الله [تعالى](٢).

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف، ولكن الحديث صحيح.

رواه أحمد رقم (١٥١٧)، وأحمد بن إبراهيم الدورقي في مسند سعد رقم (٧١)، وغيرهما من طريق يعلى بن عبيد به.

وله طرق أخرى، ذكرتها في حاشية مسند سعد.

<sup>(</sup>٢) من أ.

## ٢١ ـ ذكر أبي عبيد البسري(١)

أخبرنا أبو الحسين عبد الوهاب بن الحسن الكِلاَبي، أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن عبد الرحمن بن عبد الملك بن مروان، حدثنا أبو عبيد البُسري محمد بن حسان الزَّاهد، أخبرنا أبو الجُمَاهر محمد بن عثمان، حدثنا يحيى بن سُليم الطَّائفي، حدثنا موسى بن عقبة، عن نافع،

وذكر تاج الدين السبكي في طبقات الشافعية ٢/ ٣٣٨ كرامة لأبي عبيد، قال: صح عن أبي عبيد البُسري أنه غزا، ومعه دابة، فماتت، فسأل الله أن يُحييها حتى يرجع إلى بُسر، فقامت الدابة تنفض أُذنيها، فلما فرغ من الغزوة ووصل إلى بُسر أمر خادمه أن يأخذ السَّرج عن الدابة، فلما أخذه سقطت ميّتة.

وقال: سألت الله ثلاث حوائج، فقضى لي اثنتين ومنعني واحدة، سألته أن يُذهب عني شهوة يُذهب عني شهوة الطعام، فما أُبالي أكلت أم لا، وسألته أن يُذهب عني شهوة النوم، فما أبالي نمت أم لا، وسألته أن يُذهب عني شهوة النساء فما فعل.

من مصادر ترجمته: الرسالة ١/ ١٣٥، وصفة الصفوة ١/ ٢٤١، وتكملة الإكمال لابن نقطة ١/ ٢٠٦.

والبُسري \_ بضم الباء \_ نسبة إلى بسرى، وهي قرية بحوران، من بلاد الشام.

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن حسان البُسري، الإمام القدوة الصالح. قال القشيري في الرسالة: من قدماء المشايخ، صحب أبا تُراب النَّخشبي، روى عنه: أبو عبد الله بن الجلاَّء وأبو سعيد الخرَّاز وغيرهما، مات سنة ٢٦٠.

عن ابن عمر قال: قال رسولُ اللَّهِ صلَّى الله عليه وسَلَّم: لا بأسَ بِقَضَاءِ شَهْر رَمَضَانَ مُتَفَرِّقاً (١).

سمعت أبا أحمد عبد الله بن بكر الطبراني يقول: سمعت أبا إسحاق الأذرعي يقول: سمعتُ أبا عبد الله أحمد بن يحيى الجَلاَّء(٢) يقول:

(١) إسناده ضعيف.

رواه الدارقطني في سننه ١٩٣/٢، من حديث ابن عباس وأبي هريرة موقوفاً، وإسناده صحيح.

(۲) ابن الجلاء هو الإمام القدوة العارف شيخ الشام، كان عالماً ورعاً، أصله من بغداد ثم انتقل إلى الشام، وكان يُقال: الجُنيد ببغداد، وابن الجلاء بالشام، وأبو عثمان الحيري بنيسابور \_ يعني لا نظير لهم ولا رابع لهم في عصرهم. مات سنة ٣٠٦، ولما مات نظروا إليه وهو يضحك، فقال الطبيب: إنه حيّ، ثم نظر إلى مجسه، فقال: إنه ميّت، ثم كشف عن وجهه، فقال: لا أدري هو ميّت أم لا.

وكان ابن الجلاّة يقول: ما جلا أبي شيئاً قط، ولكنه كان يعظ، فيقع كلامه في القلوب، فسمّى جلاّء القلوب.

ومن أقوال هذا الإِمام القدوة:

- \_ من استوى عنده المدح والذم فهو زاهد، ومن حافظ على الفرائض في أول مواقيته فهو عابد، ومن رأى الأفعال كلّها من الله عز وجل فهو موحّد.
- الزهد: هو النظر إلى الدنيا بعين الزوال، لتصغر في عينيك، فيسهل عليك الإعراض عنها.
- \_ لا تُضيعنَّ حقَّ أخيك اتكالاً على ما بينك وبينه من المودّة والصداقة، فإن الله فرض لكل مؤمن حقوقاً لا يضيعها إلاً من لم يراع حقوق الله عليه.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ۱۷٦، والحلية ٢١٤/١، وتاريخ بغداد ٥/٢١٣، ومختصر تاريخ دمشق ٣/٢٢، وبغية الطلب في تاريخ حلب ٣/٣٣، والسير ١٤/١٤.

قَدِمتُ على أبي عبيد البُسْري فأخلَى لي بيتاً، فكان يأتيني بعد صَلاَةِ العِشَاءِ الآخرة، فيقف على الباب فيقول: ما أظنُّ أنَّ أبا عبد الله يعدِلُ بالوحدة شيئاً، فأقول: إلا مِنْكَ، فيقول: إلا مني، فأقول: نعم، فيدخل، فيذاكرني إلى أن يؤذِّنَ المُؤذِّنُ لِصَلاَةِ الفَجْرِ، فيخرج ويصلي (١).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن العديم في بغية الطلب ٣/ ١٢٣٤ ــ ١٢٣٥، بإسناده إلى أبي سعد الماليني في كتابه هذا في شيوخ الصوفية.

## ٢٢ ــ ذكر أبي الحسن بن شعرة (١)

أخبرنا أبو بكر محمد بن إسحاق بن محمد الحجّار بمصر، أخبرنا أبو أحمد الحسين بن جعفر بن سعادة، أخبرنا أبو الحسن عمرو بن عثمان بن الحكم بن شعرة، أخبرنا أحمد بن عيسى (٢)، حدثنا الهيثم بن جنّاد (٣)، أخبرنا يحيى بن سُليم، حدثنا الأزور بن غالب، عن سليمان التيّمي، عن أنس بن مالك قال: قال لي رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم: يا أنس، أسبغ الوُضوءَ يُزِدْ في عُمرك، وَسَلِّم على أهلِك يكثرُ خيرُ بيتِك، وسلِّم على من لقيتَ من أمّتي تكثرُ حسناتُك، وصلِّ صلاة الضَّحى فإنها صلاة الأوَّابين قبلك، وصلِّ بالليل والنهار يحفظُكَ الحَفظَةُ، ولا تنم إلاً على طُهْرٍ، فإنْ مُتَّ مُتَّ شهيداً، واحفظِ الكبيرَ وارحمِ الصَّغير تلقني على ألهر، فإنْ مُتَّ مُتَّ شهيداً، واحفظِ الكبيرَ وارحمِ الصَّغير تلقني على أَلْهُ الْمُنْ مُتَّ مُتَّ شهيداً، واحفظِ الكبيرَ وارحمِ الصَّغير تلقني غداً (٤).

<sup>(</sup>١) هذا الشيخ لم أجد له ترجمة فيما لديّ من المراجع.

<sup>(</sup>٢) هو أبو سعيد الخرّاز، وقد تقدمت ترجمته فيما تقدم.

<sup>(</sup>٣) هو الهيثم بن جنّاد الحلبي، ذكره ابن حبان في الثقات ٩/ ٢٣٧.

<sup>(</sup>٤) إسناده ضعيف.

فيه الأزور بن غالب، وهو ضعيف، ضعفه النسائي، وقال البخاري: منكر الحديث، وقال ابن عدي: أرجو أنه لا بأس به.

توفى ابن شعرة سنة إحدى وثلاثمائة.

سمعت أبا القاسم عبد الرحمن بن محمد بن الأفقم العَطَّار يقول: قال أبو الحسن عمرو بن عثمان بن شعرة: إلهي لولا الواجب من قبول أمرك لنزَّهتك من ذكري لذكرك.

قال عبد الرحمن: فسنح لى أن قلت في هذا المعنى:

لـولا وُجـوبُ قَبُـولِ الأمـر منـه لما أبديتُ من ذِكْره ذكْراً لتنزيه إنّــي وكَيْــفَ وفــي تنــزيهــه شُغُل عن كل ذكر لما يُخْفِيه مُبْدِيه

<sup>=</sup> رواه العقيلي في الضعفاء ١/٩١١، وابن عدي في الكامل ٤٠٩/١، بإسنادهما إلى يحيى بن سُليم به.

وله طرق أخرى لا تثبت، كما قال العقيلي في الضعفاء، وانظر تخريجها في: المسند لأبي يعلى 1.7.7، و1.7.7، والضعفاء للعقيلي 1.7.7، والمعجم الصغير للطبراني 1.7.7، والكامل لابن عدي 1.7.7 و 1.7.7، وأخبار أصبهان لأبي نعيم 1.7.7، و1.7.7، و1.7.7، والعلل المتناهية لابن الجوزي 1.7.7، ومعجم أبى على الصدفى للأبار ص 1.7.7.

### ٢٣ ـ ذكر بنكان الحمَّال<sup>(١)</sup>

(۱) هو أبو الحسن بُنان بن محمد بن حمدان بن سعيد الحمّال، واسطي الأصل، وقيل بغدادي، سكن بغداد، وأقام بها إلى أن مات سنة ٣١٦ وكان إماماً محدثاً زاهداً، صَحِب أبا القاسم الجنيد بن محمد وغيره من مشايخ وقته، وحدَّث عن الحسن بن محمد الزَّعفراني، والحسن بن عرفة، وطائفة، وحدَّث عنه: أبو بكر المقرىء وجماعة، وكان أستاذ أبي الحسين النُّوري، وكان يُضْرَبُ بعبادته المثل، وكان لا يقبل من السلاطين شيئاً.

قال السُّلمي في طبقاته ص ٢٩١: هو من جِلَّة المشايخ، والقائلين بالحق، والآمرين بالمعروف، له المقامات المشهورة، والآيات المذكورة.

وقال أبو على الرُّوذباري: سبب دخولي مصر حكاية بُنان الحمّال، وذاك أنه أَمَرَ ابنَ طولون بالمعروف، فأمر أن يُلقى بين يدي السَّبُع، فجعل يشمّه ولا يضرَّه، فلمّا خرج من بين يدي السَّبُع، قيل له: ما الذي كان في قلبك حيث شمّك؟ قال: كنت أفكِّر في سُؤر السِّباع ولُعابها.

ترجمته: في طبقات الصوفية ص ۲۹۱، والحلية ۱۰/۳۲٤، والرسالة ۱۹۹۱، وتاريخ بغداد ۷/ ۱۰۰، والسير ۱/ ۶۸۸، وحُسن المحاضرة ۱/۱۳.

#### ومن أحكام هذا الإِمام:

- \_ الحُرّ عبدٌ ما طمع، والعبد حرٌّ ما قنع.
  - \_ إن أفردته بالرُّبوبية أفردك بالعناية.
- \_ اجتنبوا رياء الأخلاق كما تجتنبوا الحرام.
- \_ ذكر الله باللسان يُورث الدَّرجات وذكر الله بالقلب يورث القُرُبات.

أخبرنا أبو محمد الحسن بن رَشِيق بمصر، حدثنا أبو الحسن بُنَان بن محمد الزَّاهد، حدثنا يونس بن عبد الأعلى، أخبرنا الشافعي، عن محمد بن خالد الجَندي، عن أبان بن صالح، عن الحسن، عن أنس بن مالك قال: قال رسولُ اللَّهِ صلَّى الله عليه وسلَّم: لا يَزْدَادُ الأَمْرُ إلاَّ شِدَّة، والدُّنيا إلاَّ إدبَاراً، والنَّاسُ إلاَّ شُحَّاً، ولا مَهْديُّ إلاَّ عيسى، ولا تقومُ السَّاعةُ إلاَّ على شِرَار النَّاسُ (١).

رواه ابن ماجه (٤٠٨٨)، والحاكم في المستدرك 1/133، وأبو نُعيم في الحلية 1/170، وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن 1/170 و 1/170 و 1/170، والبيهقي في معرفة السنن والآثار 1/170، والخطيب البغدادي في تاريخه 1/170، وهبة الله البسطامي في أماليه (ورقة 1/10)، وابن الفرضي في تاريخ علماء الأندلس 1/10، ونجم الدين النسفي في القند في ذكر علماء سمرقند ص 1/10، وابن الحوزي في العلل المتناهية 1/100، وابن الصابوني في تكملة إكمال المحتمد وهو المعجم الصغير ص 1/100، والسبكي في طبقات الشافعية 1/100، ولهم بإسنادهم إلى يونس بن عبد الأعلى به.

وله شواهد من حديث أبي أمامة، ومعاوية، وأنس:

فأما حديث أبي أمامة، فقد أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ١١٤/٨، و ٢٧٠، وابن عدي في الكامل ٢/٢٠١، والحاكم في المستدرك ٤/٠٤، وإسناده حسن، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٧/٥٨، وعزاه للطبراني، وقال: ورجاله وثقوا.

وأما حديث معاوية، فقد رواه الطبراني في المعجم الكبير ١٩/٣٥٧، وذكره =

<sup>(</sup>١) الحديث إسناده ضعيف، ولكن له شواهد يُحسَّن بها الحديث.

وسبب ضعف هذا الإسناد هو عنعنة الحسن البصري، فإنه كان يدلس، كما أنه فيه الجَنَدى، وقد اختلف فيه.

سمعت أبا القاسم عبد الرحمن بن محمد بن الأفقم يقول: سمعت أبا بكر الصَّيدلاني يقول: سمعت بُنان بن محمد يقول: بينما أنا أسيرُ بين جُدة ومكة، فإذا شخصٌ قد ترايا لي، فأممتُ نحوه، فلمَّا قربت منه سلَّمتُ عليه، وقلتُ له: أوصني، فقال: يا بُنان، إنْ كان الله أعطاك من سرِّ سِرِّه سرَّا فكن مع ما أعطاك، وإن كان الله لم يُعْطِك من سِرِّ سِرِّه سِرَّا فكن مع النَّاس على ما هم عليه من الظَّاهر، وعليك بكتبة الحديث.

سمعت أبا القاسم الحسين بن عبد الله القرشي يقول: سمعت بُنان بن محمد الحمَّال يقول: من كانَ يَسُرُّه ما يَضُرُّه متى يُفْلِح؟ (١).

<sup>=</sup> الهيثمي في مجمع الزوائد ١٤/٨، وعزاه للطبراني، وقال: رجاله رجال الصحيح.

وأما حديث أنس، فقد رواه الطبراني في المعجم الصغير ٢٩٣/١، وإسناده ضعيف جداً، فيه مبارك بن سُحيم وهو متروك الحديث.

والحديث ليس فيه إشكال في معناه، سوى لفظة (ولا مهدي إلاَّ عيسى)، وقد وجَّهه ابن كثير توجيهاً حسناً، فقال في النهاية في الفتن والملاحم ١/٨٥: المقصود منه أنه لا مهدي كاملاً معصوماً إلاَّ عيسى، وهذا لا ينفي أن يكون مهديًا آخر.

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في الزهد ص ١٦٧، عن شيخه أبي سعد الماليني به، ورواه السُّلمي في طبقات الصوفية ص ٢٩٣، من طريق أحمد بن زكريا عن الحسين القرشي به، ورواه من طريقه: أبو نُعيم في الحلية ١٠/ ٣٢٥، ورواه ابن الجوزي في ذم الهوى ص ١٥١ بإسناده إلى الحسين بن عبد الله القرشي به.

### ۲٤ ــ ذكر محمد بن عيَّاش (١)

أخبرنا أبو علي الحسن بن جعفر بن علي الحاجب بالموصل، أخبرنا أبو الفتح أحمد بن محمد بن عيّاش، حدثنا أبي أبو حفص محمد بن عيّاش، أخبرنا عيّاش، أخبرنا محمد بن بُكير، أخبرنا أحمد بن أبي الحَواري، أخبرنا وكيع، عن الأعمش، عن إبراهيم التّيمي، عن أبيه، عن أبي ذرِّ قال: قلت: يا رسول الله ﴿ وَٱلشَّمْسُ تَجُرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾ قال: بينَ يَدي السَّاعة (٢).

قال لي الحسن بن جعفر: كان محمد بن عياش من كبار شيوخ الصوفية.

سمعت الحسن بن جعفر يقول: سمعت جعفر بن محمد بن الحجاج يقول: كان محمد بن عياش ينازلُ الجُوع فجاءه بعض الفقراء، فقال: أنا أصبَرُ منك على هذه الحال، فتعال حتى أجلسَ معك شهراً لا نأكل،

<sup>(</sup>١) لم أجد ترجمة هذا الشيخ، بالرغم من البحث عنه في المصادر التي بين يدي.

<sup>(</sup>٢) الحديث صحيح.

رواه أحمد ١٥٨/، و ١٧٧، والبخاري ٦/١٥٤، ومسلم ١٩٦/، بإسنادهم إلى وكيع به.

فجلسا في بيت لا يستتِرُ واحدٌ منهما عن الآخر، فلمَّا مَضَى سبعةٌ وعشرون يوماً، خَرَجَ الفقيرُ من البيتِ لحاجته، فشمَّ رائحةَ الخُبْزِ من دارِ كان يُخْبَزُ فيها في الجيران فغُشِيَ عليه ووقع، فلما أفاقَ جاؤوا له بالخبز فأكل، وأقام محمد بن عياش تَمام الشَّهر، ثم أكل، أو كما قال.

## ٢٥ \_ ذكر موسى بن محمد الحَدِيثي الصُّوفي (١)

أخبرنا أبو الطيب يوسف بن عبد السيد (٢) بن سهل السِّنِي (٣)، حدثنا أبو الحسن محمد بن يعقوب بن الجَندي السِّنِي، حدثنا أبو عمران موسى بن محمد الحَديثي الصُّوفي، حدثنا أحمد بن علي بن المثنَّى (٤)، حدثنا شيبان بن فرُّوخ، حدثنا البراء بن عبد الله الغنوي، عن عبد الله بن شقيق، عن أبي هريرة: أنَّ رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم قال: ألا

<sup>(</sup>۱) هذا الشيخ لم أجد له ترجمة، إلا إشارة نقلها ابن نقطة في تكملة الإكمال من كتاب الأربعين لأبي سعد، فقال في ٣/ ٥٤٠ بعد أن ذكر شيخ الماليني في حديث هذه الترجمة وشيخ شيخه: والحديثي يروي عن أبي يعلى الموصلي. وأما نسبته فهي إلى الحديثة \_ بفتح الحاء وكسر الدال \_ وهي مدينة في غرب العراق تقع على نهر الفرات، وهي معروفة إلى الآن.

<sup>(</sup>٢) كذا جاء في الأصول الثلاثة، ولكن جاء عند ابن نقطة في تكملة الإكمال ٣/ ٥٤٠، وكذا عند ابن ناصر الدين في توضيح المشتبه ٥/ ١٩٧: عمر، ولم أقف على ترجمته حتى أتحقق من صحة الاسم.

<sup>(</sup>٣) السِّني \_ بكسر السين \_ نسبة إلى السِّن، قرية بين الموصل وبغداد، فوق تكريت، انظر: الأنساب ٣/ ٣٢٦، وتوضيح المشتبه ٥/ ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) هو الإمام المحدث أبو يعلى الموصلي، صاحب المسند المشهور، توفي سنة ٣٠٧، انظر ترجمته في السير ١٧٤/١٤.

أُنبِئُكُمْ بشِرَارِ هذه الأمة؟ هم الثَّرْثَارُونَ المُتَفيقِهُونَ، أَلا أُنبِئُكُمْ بِخِيَارِكُمْ؟ أَحسَنُكُمْ خُلُقاً (١).

سمعت أبا صالح هارون بن حَيُّون يقول: اجتمع الغُزَاةُ بالحديثة على أن يخرجوا إلى طَرَسُوس<sup>(٢)</sup>، فقالوا لأبي عمران الحديثي الصُّوفي: اخرج معنا، فقال: كيف أخرج معكم وليس لي شيء أركبُه؟ فأخذوا له من نصير غلام يعيش \_ وكان أميرَ الحديثة \_ دابةً تَسُوك أربعمائة درهم،

في هذا الإسناد: البراء الغَنُوي ضعيف، وشيبان صدوق يهم في حديثه.

رواه أحمد ٢/٣٦، والبخاري في الأدب المفرد (١٣٠٨) والخرائطي في مكارم الأخلاق ١/١٦، وابن عدي في الكامل ٢/٤٨١، وابن شاهين في الترغيب في فضائل الأعمال ص ٣١٦، والبيهقي في السنن ١٩٤/، وفي شعب الإيمان ٩/٤٤، وفي الآداب ص ٤٢٧، والمزّي في تهذيب الكمال ١٠٤، كلهم بإسنادهم إلى البراء بن عبد الله الغنوي به. ولكن جاء في رواية الخرائطي رواية البراء عن بُديل بن ميسرة، عن عبد الله بن شقيق به.

فائدة: فرق ابن عدي بين البراء بن عبد الله بن يزيد الغنوي، وبين البراء بن عبد الله بن يزيد، وكذا فرق بينهما: السَّاجي والعقيلي وابن حبان وغيرهما، وذهب البخاري إلى أنهما واحد، وهو الذي ذكره المزي وأخذ به، انظر: تهذيب الكمال، وتعليق محققه عليه ٤/٣٩.

وللحديث شاهد من حديث جابر وأبي ثعلبة الخُشني:

فأما حديث جابر، فرواه الترمذي (٢٠١٨)، وحسنه، وهو كما قال.

وأما حديث أبي ثعلبة، فرواه أحمد ١٩٣/٤ و ١٩٤، من حديث مكحول عن أبى ثعلبة، وهو منقطع، لم يسمع مكحول من أبي ثعلبة.

(۲) طَرَسُوس \_ بفتح أوله وثانيه \_ مدينة بالشام بين أنطاكية وحلب، معجم البلدان ٣/ ٢٨.

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف، ولكن له شواهد يرتقي بها إلى الحسن كما سيأتي.

فأَخَذَ الدَّابة وركبها، وخَرَجَ مع الغُزَاةِ حتى بلغ نَصِيبين (١)، فاجتمَع عليه الفقراء، وقالوا: يا أبا عمران، أيش هذا أنت راكبٌ ونحن مشاةٌ، فقال: دونكم والدابة، فأخذوا الدَّابة وباعُوها، وقعد أبو عمران مع الفقراء بنَصِيبين، وكتب إلى الأمير: أُعلِمُ الأمير أطالَ اللَّهُ بقاءَهُ، أَنِّي دخلتُ إلى نصيبين وأسواقُها ضيقة فَقَطَّر (٢) بي الفرسُ في قِدْرِ هَرَّاس (٣)، فلولا أنَّ نصيبين وأسواقُها فيقة مع الفرس في قِدْرِ الهَرَّاسِ والسلام، قال: فضحك منه الأمير، وقال: الحمد لله على سلامته (٤).

<sup>(</sup>۱) نَصِيبين ــ بالفتح ثم الكسر ــ نسبة إلى مدينة في الجزيرة، تقع اليوم في جنوب تركية، وانظر: معجم البلدان ٥/ ٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) معنى قطّر: يعني ألقاه على قُطره، أي جانبه، لسان العرب ٥/٣٦٧٠.

<sup>(</sup>٣) الهرَّاس: هو الذي يصنع الهريسة، لسان العرب ٦/ ٢٥١١.

<sup>(</sup>٤) هذا الذي كتبه أبو عمران إلى الأمير لا أدري ما وجهه، ولا أعلم لِم لم يذكر له الحقيقة؟

## ٢٦ ــ ذكر علي بن محمد السِّيْرَوَاني الكبير (١)

أخبرنا أبو العباس أحمد بن محمد بن أحمد، أخبرنا أبو الحسن علي بن محمد السيرواني الصُّوفي، أخبرنا أبو مطيع مكحول بن الفضل، حدثنا محمد بن موسى الحُلُواني، حدثنا عمر بن إسماعيل، عن حفص بن غياث، عن بُرْد بن سنان، عن مكحول، عن واثلة بن الأسقع قال: قال رسول الله صلَّى الله عليه وسَلَّم: «لا تُظْهِرِ الشَّمَاتَةَ لاَّخِيكَ فَيَرْحَمُهُ اللَّهُ وَيَبْتَلِيكَ»(٢).

<sup>(</sup>۱) هو أبو الحسن السيرواني، من سيروان المغرب، كان ينزل دمياط، صحب الخوّاص بمكة، كما صحب الجُنيد والشّبلي والكتاني وغيرهم من مشايخ الصوفية.

ترجمته: في كتاب نفحات الأنس، نقلاً من حاشية طبقات الصوفية ص ٥١.

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف جداً.

فيه عمر بن إسماعيل بن مجالد الكوفي، وهو متروك الحديث.

رواه الترمذي (٢٠٥٨)، وأبو الشيخ ابن حيًّان في الأمثال رقم (٢٠٢)، والخطيب البغدادي في تاريخ ٩/ ٩٥، والبيهقي في شعب الإِيمان ١٥٤/١٢، والبيهقي في شعب الإِيمان ١٥٤/١٨، وابن الجوزي في الموضوعات ٣/ ٢٢٤، بإسنادهم إلى عمر بن إسماعيل به.

وقد توبع عمر بن إسماعيل في روايته عن حفص بن غياث، فقد رواه القاسم بن أمية الحذّاء عن حفص به، رواه الترمذي (٢٠٥٨)، وابن حبان في المجروحين =

أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن عيسى بن داود المصري، قال: سمعتُ أبا الحسن علي بن محمد السِّيرواني يقول: سمعتُ سهل بن عبد الله يقول: كل من لم يكن لحركته وسُكُونِه إمامٌ يقتدي به في ظاهره، ثم رَجَعَ إلى باطِنِه قُطِعَ به.

سمعتُ أبا الحسن علي بن أحمد بن قُرْقُرْ يقول: سمعت أبا الحسن علي بن محمد السِّيرواني يقول: سمعتُ أبا عمرو بن علوان يقول: سمعت أبا القاسم الجُنيد بن محمد يقول: حضرتُ إملاكَ بعض الأَبْدَالِ(١)

<sup>=</sup> ٢/ ٢١١، والطبراني في المعجم الكبير ٢/ ٥٣، وأبو نُعيم في الحلية ٥/ ١٨٦. قال ابن حبان: هذا لا أصل له من كلام رسول الله ﷺ، ولا يجوز الاحتجاج بالقاسم.

وتابعه أيضاً: فهد بن حيّان عن حفص بن غياث به، رواه الخطيب البغدادي في موضح أوهام الجمع والتفريق ٢/٨، وفهد ضعيف الحديث.

<sup>(</sup>۱) الأبدال: هم عباد الله الصالحين، ممن يهتدون بكتاب الله وسنة رسوله على الثابتة، ويتصفون بحسن الخُلُق وسلامة الصدر وحسن النيّة وصدق الورع، وهم ممن يدخلون في الطائفة المذكورة في قول رسول الله على الحق لا يضرهم من خالفهم ...» الحديث.

قال السُّلمي في طبقاته ص ٢: هم في الأمم خلفاء الأنبياء والرُّسل صلوات الله عليهم، وهم أرباب حقائق التوحيد والمُحدَّثون وأصحاب الفراسات الصادقة والآداب الجميلة والمتَّبِعون لسُنَن الرُّسل صلوات الله عليهم أجمعين إلى أن تقوم الساعة.

وقال ابن الأثير في النهاية ١٠٧/١: الأبدال جمع بدل، وهم الأولياء والعُبَّاد، سمّوا بذلك لأنهم كلما مات واحد منهم أُبدل بآخر.

وسُئِل ابن تيمية في الفتاوى ١١/ ٤٣٣ عن الحديث الوارد في الأبدال، فذكر أنه =

منَ النِّساء ببعض الأَبْدَالِ من الرِّجال، فما كان في جماعة من حضر إلاَّ من ضَرَبَ بيده إلى الهواء، فأخذ شيئاً وطرحه من دُرِّ وياقوت وما أشبهه، قال أبو القاسم: فضربتُ بيدي فأخذتُ زعفراناً فطرحته، فقال لي الحُضُرُ<sup>(1)</sup>: ما كان في الجماعة مَنْ أهدى ما يصلح للعُرْس غَيْرَك<sup>(۲)</sup>.

<sup>=</sup> غير صحيح، لكن معنى الأبدال صحيح من ناحية إقامة الحجة على الناس وإبلاغ الدين.

وقد صُنِّف في مسألة الأبدال مؤلفات مستقلة، فقد ألّف السخاوي جزءاً في ذلك، ذكره في المقاصد الحسنة ص ٨، وصنف السيوطي جزءاً أيضاً، سماه: الخبر الدال على وجود القطب والأوتاد والنجباء والأبدال، وهو مطبوع ضمن كتاب الحاوي للفتاوى ٢/ ٢٤١. وانظر: المنار المنيف لابن القيم ص ١٣٦، وتفسير القرطبي ٣/ ٢٥٩، ودائرة المعارف الإسلامية ٢/ ١٨٤.

<sup>(</sup>١) الحُضر: جمع حاضر.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن السبكي في طبقات الشافعية الكبرى ٢/ ٢٧٠، بإسناده إلى أبي سعد الماليني به.

### ۲۷ ــ ذكر يوسف بن الحسين الرَّازي<sup>(۱)</sup>

(۱) هو يوسف بن الحسن بن علي أبو يعقوب الرازي، الإمام العارف القدوة، صحب ذا النون المصري وأبا سعيد الخرّاز وأبا تراب النَّخشبي، مات سنة ٣٠٤.

قال السُّلمي: كان إمام وقته، لم يكن في المشايخ أحد على طريقته في تذليل النفس وإسقاط الجاه.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ١٨٥، والحلية ٢٣٨/١٠، وتاريخ بغداد ٢١٤/١٤، وطبقات الحنابلة ١/٤١٨، والرسالة ١/١٣٧، وصفة الصفوة ٤/٢٤، والسير ٢٤٨/١٤.

#### شذرات من حِكم هذا الإمام:

- \_ في الدنيا طغيانان: طغيان العلم، وطغيان المال، والذي ينجيك من طغيان العلم العبادة، والذي ينجيك من طغيان المال الزهد فيه.
- \_ بالأدب تفهم العلم، وبالعلم يصحُّ العمل، وبالعمل تنال الحكمة، وبالحكمة تفهم الزهد وتُوفَّق له، وبالزهد تترك الدنيا، وبترك الدنيا ترغب في الآخرة، وبالرغبة في الآخرة تنال رضا الله عز وجل.
- \_ على قَدْر خوفك من الله يهابك الخلق، وعلى قدر حبّك الله عز وجل يُحبك الخلق، وعلى قدر شغلك بأمر الله يشغل الخلق بأمرك.
  - \_ إذا رأيت المريد يشتغل بالرُّخص فاعلم أنه لا يجيء منه شيء.
- \_ قال له رجل: دُلّني على طريق المعرفة؟ فقال: أر الله الصدق منك في جميع أحوالك بعد أن تكون موافقاً للحق، ولا ترق إلى حيث لم يرق بك فتزل قدمك، فإنك إذا رقيت سقطت، وإذا رُقي بك لم تسقط، وإياك أن تترك اليقين لما ترجوه ظناً.

أخبرنا أبو علي محمد بن الحسن بن حمزة الصوفي الرَّازي، أخبرنا أبو بكر محمد بن أحمد القرشي، حدثنا يوسف بن الحسين الرَّازي قال: قلت لأحمد بن حنبل: حدِّثني؟ فقال: ما تصنعُ بالحديث يا صُوفيُّ؟ فقلت: لا بُدَّ حدِّثني، فقال: حدثنا مروان الفَزَاري، عن هلال أبي العلاء (۱)، عن أنس قال: أهدي إلى النبي صلَّى الله عليه وسلَّم طيْرَان، فقُدِّم إليه أحدُهما، فلمَّا أصْبَحَ، قال: عندكم من غَدَاءِ؟ فقُدِّم إليه آخر، فقال: منْ أينَ ذا؟ فقال بلال: خبَّاتُهُ لك يا رسول الله، فقال: يا بلال، لا تخف من ذي العَرْشِ إقلالًا، إنَّ اللَّه يأتي برزْقِ كُلِّ غَدِ (۲).

<sup>(</sup>۱) قال ابن أبي يعلى في طبقاته والخطيب في تاريخ بغداد: كذا قال الماليني، وإنما هو أبو المعلى، قلت: وهذا تصويب صحيح، وأبو المعلى ويقال له أيضاً: أبو ظلال، اسمه: هلال بن سويد الأحمري، وهو ضعيف، وانظر ترجمته في لسان الميزان ٢٠١/٦.

<sup>(</sup>۲) إسناده ضعيف، ولكن الحديث له شواهد يرتقي بها إلى الحسن كما سيأتي. رواه الخطيب البغدادي في تاريخه ٢/٤ ٣١٤، عن شيخه أبي سعد الماليني به، ورواه من طريقه: ابن أبي يعلى في طبقات الحنابلة ١/٤١٩.

ورواه أبو نعيم في الحلية ١٠/٣٤٣، والبيهقي في شعب الإِيمان ٣/٥٠٧، بإسنادهم إلى يوسف بن الحسين الرازي به.

ورواه ابن حبان في المجروحين ٣/ ٨٦، وابن عدي في الكامل ٦/ ٢٥٨١، من طريق مروان الفزاري به.

ورواه ابن أبي شيبة في المصنف ٢٤٩/١٣ من طريق آخر، فقد رواه عن موسى الجُهني عن رجل من ثقيف عن أنس به، وهذا إسناد ضعيف أيضاً.

ولهذا الحديث شواهد كثيرة يرتقي بها إلى درجة الحسن، فقد جاء من حديث أبي هريرة، رواه البزار (٣٤/١)، والطبراني في المعجم الكبير ٢٤/١، =

وأخبرنا أحمد بن جعفر بن حمدان، حدثنا عبد الله بن أحمد بن حنبل، حدثنا أبى، وذكر الحديث (١).

أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن إبراهيم المكي بآمُل، قال: سمعت يوسف بن الحسين يقول في معنى قوله: ﴿ فَإِذَا سَوَيَتُهُم وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُواْ لَمُ سَجِدِينَ ﴿ فَقَالَ: التَّسوية على أربعة أوجه، منها تسوية اللِّسان للذكر، وتسوية الجوارح للخِدمة، وتسوية القلب للمعرفة، وتسوية الخُلُقِ للكرم، فلما فرغ الله منه وزيّنه بزينة الإخلاص أمرَ الملائكة بالسّجودِ لخدمته، وكان السُّجودُ للَّهِ تبارك وتعالى، وتحيّة الملائكة بالسجود لآدم عليه السلام.

أخبرنا أحمد بن محمد بن يعقوب، قال: سمعت أبا بكر بن الزِّنبار يقول: كان آخر كلام يوسف بن الحسين: إلهي دعوتُ الخَلْقَ إليك بجُهدي، وقصرتْ نفسي بالواجب لك، مع معرفتي بك وعلمي فيك، فهبني لمن شئت من خَلْقِكَ، قال: فمات، فرئي في المنام، فقيل له: ما فعلَ اللَّهُ بك؟ قال: وقفني بين يديه، وقال لي: يا عبدَ السُّوء، فعلتَ وصنعتَ، فقلت: سيِّدي لم أبلَّغْ عنكَ هذا، بُلِّغْتُ أنَّكَ كريمٌ والكريمُ إذا قَدَرَ عفا، فقال: يعني تَملَّقْتَ لي بقولِكَ: هبني لمن شئت من خَلْقِكَ، اذهب فقد وهبتك لك.

وإسناده حسن. كما جاء أيضاً من حديث بلال، وأبي سعيد الخدري، وعائشة، وعبد الله بن مسعود، وهذه الشواهد ضعيفه، انظر: ما كتبه محقق جزء الألف دينار للقطيعي ص ٤٨٥، وحاشية كتاب القناعة لابن السُّني ص ٨١.

<sup>(</sup>۱) الحديث في مسند أحمد 190، وفي الزهد (۸)، من طريق مروان بن معاوية الفزاري به.

### ٢٨ ــ ذكر أبي الحسن الدِّينُوري (١)

أخبرنا أبو إسحاق عبد الملك بن حِبَّان بن عبد القاهر المُرَادي الصُّوفي، أخبرنا أبو الحسن علي بن محمد بن سهل الدِّينوري، أخبرنا محمد بن عبد العزيز الدِّينَوري، أخبرنا عمرو بن حميد \_ وكان قاضياً على الدِّينَور \_ حدثنا الليث بن سعد، عن نافع، عن ابن عمر، عن

<sup>(</sup>۱) هو أبو الحسن علي بن محمد بن سهل الدِّينوري الصَّائغ الزاهد، من كبار مشايخ الصوفية.

قال أبو عثمان المغربي: ما رأيتُ في المشايخ أهيبَ من أبي الحسن الدِّينوري بمصر، وقال أبو الحسن الطَّحان: كان أبو الحسن بن الصائغ من الصدِّيقين.

ترجمته في: طبقات الصوفية ص ٣١٢، والحلية ١٠/٣٥٣، والرسالة ١٥٣/١، وتاريخ الإسلام ص ٥٦، وحُسن المحاضرة ١/٤/١.

من أقوال هذا الإمام:

ــ من فساد الطبع التمني والأمل.

\_ سُئِل: ما الذي يجب على الإخوان إذا اجتمعوا؟ فقال: التَّواصي بالحق والتَّواصي بالصَّبر.

\_ وسُئِل: عن صفة المريد؟ فقال: صفته ما قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ اللهُ عَزَّ وجلّ: ﴿ ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّواْ أَن لَا مَلْجَا مِنَ اللّهِ إِلَا إِلَيْهِ﴾.

النبي عَلَيْ قال: «إنْتِظَارُ الفَرَجِ بالصَّبْرِ عِبَادةٌ اللهُ النبي عَلَيْ قال: «إنْتِظَارُ الفَرَجِ بالصَّبْرِ عِبَادةٌ اللهُ

سمعت أبا الحسن علي بن عثمان بن نَصْرِ القَرَافي يقول: لا يجوز لأحد أن يتكلَّم على الناس إلاَّ من يكون حالُه مِثْلَ حالِ أبي الحسن الدِّينوري، فإن الخَلْقَ كانوا مُكَشَّفِينَ بين يديه (٢).

قال علي بن عثمان: ووقفتُ عليه يوماً من الأيام وهو يتكلَّم، فسمعته يقول: حَرَامٌ على كل قلب مأسُورٍ بسبب من أسباب الدُّنيا أن يَسْرَحَ في الغيوب<sup>(٣)</sup>.

فيه محمد بن عبد العزيز الدِّينوري، وهو منكر الحديث ليس بثقة، كما في لسان الميزان ٥/٢٦٠، وفيه أيضاً عمرو بن حميد قاضي الدِّينُور، وقد اتهمه السُّليماني، وذكره في عداد من يضع الحديث، ولكن بيّن ابن حبان في الثقات ٨/٨٤، بأنه صدوق في الرواية، وقال: وفي القلب منه شيء لروايته عن الليث بن سعد، عن نافع، عن ابن عمر، عن النبي على قال: «انتظار الفرج بالصبر عبادة»، وهذا الذي وهم فيه يجب أن يُتنكب ما أخطأ فيه ويحتج بغيره. رواه الخطيب البغدادي في تلخيص المتشابه ٢٢٨/١، عن شيخه أبي سعد الماليني به.

وله شاهد من حديث علي، رواه ابن أبي الدنيا في كتاب الفرج بعد الشدة رقم (١)، وابن الجوزي في العلل المتناهية ٢/ ٣٢٠، وقال: هذا لا يصحّ عن رسول الله عليه وشاهد آخر من حديث أنس، رواه الخطيب في تاريخ بغداد ٢/ ١٥٥، ولا يصح أيضاً.

<sup>(</sup>١) الحديث متروك لا يصح.

<sup>(</sup>٢) ذكره الذهبي في تاريخ الإسلام، في ترجمة أبي الحسن ص ٥٧، واليافعي في مرآة الزمان.

<sup>(</sup>٣) ذكره اليافعي في مرآة الزمان، في ترجمة أبي الحسن.

سمعت أبا محمد عبد الغني بن سعيد يقول: سمعت أبا بكر بن المُهلَّب يقول: من أيقَنَ أنه لغيره ليس له أن يبخل بنفسه.

سمعت قاسم بن عمرو المُعَافري يقول: كنت ألزم مجلس أبي الحسن الدِّينوري، فخرجتُ يوم الجمعة أروح إلى الجامع، فرأيتُ الناس يتزاحمون على الخبازين، وكنت صائماً، فقالت لي نفسي: حَصِّلْ إفطارك قبل الصلاة، فإنك إذا صلّيت لم تجد شيئاً تشتريه، فأخذتُ إفطاري وخبَّيتُه في موضع، فلما صلَّيتُ الجمعة قعدتُ في مجلس الشيخ أبي الحسن الدِّينوري، فسألته مسألة، فالتفت إليَّ وقال: ياباي، ليس هذا مسألة من يهتم لإفطاره قبل صلاة الجُمُعةِ (۱).

سمعت أبا حفص عمر بن عراك يقول: توفي أبو الحسن علي بن محمد بن سهل الصائغ ليلة الثلاثاء، النصف من رجب، سنة إحدى وثلاثين وثلثمائة.

<sup>(</sup>١) ذكره اليافعي في مرآة الزمان، في ترجمة أبي الحسن.

# ۲۹ ــ ذكر أبي سهل بن يونس(١)

أخبرنا أبو بكر محمد بن إسحاق بن محمد الحجّار المصري بها، أخبرنا أبو سعيد عبد الرحمن بن أحمد بن يونس بن عبد الأعلى، حدثني أخي أبو سهل يونس بن أحمد بن يونس بن عبد الأعلى، أخبرنا أحمد بن شُعيب النّسائي، أخبرنا أحمد بن سليمان بن عبد الملك، أخبرنا عبيد الله بن موسى، أخبرنا إسرائيل، عن حكيم بن جُبير، قال: قلت لعليّ بن الحسين: إنهم يقولون: إنّ عليّاً قال: إنّ خيْرَ هذه الأُمّةِ بعد نبيّها أبو بَكْرٍ، والثاني عمر، ولو شِئْتُ أن أُسمّي الثالث، فقال علي بن الحسين: كيف أصنع بحديث حدّثنيه سعيد بن المُسيّب، عن سعد بن أبي وقاص: أنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم قال لعليّ: أنْتَ مئي أبي وقاص: أنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم قال لعليّ: أنْتَ مئي ضربة أوْجَعها، وقال: مَنْ هذا الذي هو مِنْ رَسولِ الله صلّى الله عليه وسلّم بمنزلة هارون من موسى (٢).

<sup>(</sup>۱) هو أبو سهل يونس بن أحمد بن يونس بن عبد الأعلى، ولد سنة ٢٨٦، قال ابن الجوزي في المنتظم ٣٣/١٤: كان من أفاضل الناس، وكان يحب التَّخلي والوحدة، وكان يكره غشيان الناس له.

<sup>(</sup>٢) الحديث صحيح.

سمعت أبا إسحاق عبد الملك بن حِبَّان يقولُ: سمعتُ أبا سهل بن يونس يقول: رأيت فيما يرى النائم كأني في مُصَلَّى الجنائز الذي بِخَوْلاَن، وكانَ النبيُّ صلَّى الله عليه وسَلَّم في مَرْكَب، والمَرْكَبُ يجري على يَبَسِ الأرض كَجَرْيِه في الماء، فتعلَّقتُ بمقذافٍ من مَقَاذِيفِ المَرْكَب، فقلتُ: يا رسولَ اللَّه، أوصني؟ فقال لي: رأسٌ حُلِقَ بمنى لا تمسّهُ النَّار، حِلَّ عن المِقذاف.

سمعت أبا الحسن علي بن عبد الرحمن بن أحمد بن يونس يقول: توفي عمِّي أبو سهل سنة إحدى وثلاثين، وكان معتقداً أن لا يُبيِّتَ شيئاً لغد.

<sup>=</sup> وله طرق كثيرة إلى سعد، وقد ذكرتها في حاشية مسند سعد للدورقي ص ١٧٤ \_ ١٧٥ .

والحديث ذكره الدارقطني في العلل ٢٤/٣٧، وقال: هو حديث يرويه قتادة وعلي بن زيد بن جُدعان ومحمد بن المنكدر وصفوان بن سُليم ومحمد بن صفوان الجُمحي ويحيى بن سعيد الأنصاري، عن سعيد بن المسيب، وقيل: عن الزهري عن سعيد بن المسيب، وروي عن علي بن حسين، عن سعيد بن المسيب، عن سعد بن المسيب، عن سعد بن المسيب، عن سعد، وهو حديث صحيح، سمعه سعيد بن المسيب من سعد.

# $^{(1)}$ خکر إبراهيم بن المُولَّد $^{(1)}$

أخبرنا أبو محمد الحسن بن إسماعيل بن محمد الضُرَّابُ بمصر،

(۱) هو أبو الحسن إبراهيم بن أحمد بن المولَّد الرَّقي الزاهد، قال السُّلمي في طبقاته ص ٤١٠: من كبار مشايخ الرَّقة وفتيانهم، صَحِب أبا عبد الله بن الجلاء الدمشقي وإبراهيم بن داود القصّار الرَّقي، وكان من أفتى المشايخ وأحسنهم سيرة، مات سنة ٣٤٢.

#### من حكم هذا الشيخ القدوة:

- \_ حلاوة الطاعة بالإخلاص تذهب بوحشة العُجب.
- \_ القيام بآداب العلم وشرائعه يبلغ بصاحبه إلى مقام الزيادة والقبول.
- عجبتُ لمن عرف أن له طريقاً إلى ربه كيف يعيش مع غير الله تعالى. والله يقول: ﴿ وَإِنْهِ بِهُ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسَلِمُوا لَهُ ﴾.
- إن العبد إذا أصبح، كان مطالباً من الله بالطاعة، ومن نفسه بالشهوة، ومن الشيطان بالمعصية، لكنّ الله تعالى رفق به، حيث أمره في ابتداء صباحه بأمر، وبعث إليه منادياً يناديه، ويندبه إلى أمر الله، وهو المؤذنون، يؤذنون ويكبرون في آذانهم، تكبيرات مكررة، يقولون له: الله أكبر، الله أكبر، فيكبر في قلبه أمر سيده، فيبادر إلى طاعته، ويخالف هوى نفسه وشيطانه، فإن بادر إليه أكرمه الله بالظفر على نفسه وغلبته لشهوته، وأعانه على عدوه، بقطع الوساوس من قلبه، فإنّ من بادر إلى بابه، ودخل في حرزه، صار غالباً لا مغلوباً.

حدثنا أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد بن المُولَّد الصُّوفي، حدثنا إبراهيم بن عبد الرحيم القَوَّاس، أخبرنا أبو الأصبع محمد بن عبدون السَّراج، أخبرنا ابن المبارك، عن يحيى بن أيوب، عن عبيد الله بن زَحْر، عن علي بن يزيد، عن القاسم، عن أبي أمامة، عن عقبة بن عامر، قال: قلت، يا نبيَّ اللَّهِ، ما النَّجَاةُ؟ قال: أمْلِكْ عليكَ لِسَانَكَ، وَلْيَسَعْكَ بيتُكَ، وابْكِ على خطيئتكَ أيسَانَكَ، وَلْيَسَعْكَ بيتُكَ، وابْكِ على خطيئتكَ أيسَانَكَ.

سمعت أبا حفص عمر بن عراك يقول: ما رأيتُ أحسن كلاماً من إبراهيم بن المُولد، ولا رأيتُ أحسنَ صمتاً من أخيه أبي الحسن (٢).

سمعت الحسن بن القاسم بن اليسع يقول: توفي إبراهيم بن المُولَّد

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف، ولكن الحديث حسن.

فيه عبيد الله بن زحر، وحديثه عن القاسم ضعيف.

رواه عبد الله بن المبارك في الزهد (١٣٤) عن يحيى بن أيوب به، ورواه من طريقه: أحمد  $^{0}$ ,  $^{0}$ , والترمذي (٢٤٠٦)، وابن أبي الدنيا في الصمت (٢)، وفي الرقة والبكاء (١٦٩)، وابن أبي عاصم في الزهد (٣)، والخطابي في العزلة (٥)، وأبو نُعيم في الحلية  $^{0}$ ,  $^{0}$ , وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن  $^{0}$ , وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن  $^{0}$ , وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن  $^{0}$ , وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن  $^{0}$ , وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن  $^{0}$ , وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن  $^{0}$ , وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن  $^{0}$ , وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن  $^{0}$ , وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن  $^{0}$ , وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن  $^{0}$ , وأبو عمرو الدَّاني في السنن الواردة في الفتن  $^{0}$ 

وله طريق آخر، رواه أحمد ١٥٨/٤، وهناد في الزهد (٤٤٨)، من طريق ابن عياش، عن أسيد بن عبد الرحمن الخثعمي، عن فروة بن مجاهد اللخمي عن عقبة به، وهذا إسناد حسن.

كما أنّ له شواهد عن بعض الصحابة، انظر تخريجهم أحاديثهم في حاشية كتاب الزهد لوكيع ١/ ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن عساكر في تاريخه، كما في تهذيبه ١٦٨/٢، ونقله الذهبي في تاريخ الإسلام ص ٢٥٩.

سنة اثنتين وأربعين وثلثمائة.

سمعت أبا الحسن على بن محمد السُّروجِيَّ يقول: سمعت أبا الحسن على بن أحمد بن المُولَّد يقول: رأيتُ فيما يرى النَّائم أخي أبا إسحاق، فقلت له: أوصني؟ فقال: عليك بالقِلَّة والذِّلة إلى أن تلقى ربك (١).

أنشدني أبو محمد الحسن بن علي بن غالب الزُّهري بمصر، أنشدني إبراهيم بن أحمد بن المُولَّد:

لك منّي على البِعاد نَصيبٌ لم ينلُهُ علا وعلى الطّرف من سواك حجابٌ وعلى القلب رقّ في ناظري هواك وقلبي والهوى في كيف يُغني قُرب الطّبيب عليلاً أنت أسقمت

لم ينله على التنو حبيب وعلى القلب من هواك رقيب والهوى فيه زائع ومشوب أنت أسقمته وأنت الطبيب (٢)

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>۱) رواه ابن عساكر في تاريخه، كما في تهذيبه ۲/ ۱٦٩.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن عساكر، كما في المصدر السابق ١٦٨/٢، وذكره اليافعي في مرآة الزمان، في ترجمة ابن المُولَّد.

### ٣١ ـ ذكر أبي بكر المصري<sup>(١)</sup>

أخبرنا أبو إسحاق عبد الملك بن حِبَّان بن عبد القاهر الصُّوفي، خبرنا حدثنا أبو بكر محمد بن إبراهيم بن موسى المصري الصُّوفي، أخبرنا عبد الله بن محمد المُبَاركي بسواد العراق، أخبرنا يحيى بن مَعِين، عن يونس بن عبد الأعلى الصَّدفي، أخبرنا عبد الله بن وهب، عن عمرو بن الحارث، عن درّاج، عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسولُ اللَّهِ صلَّى الله عليه وسَلَّم: لا حَلِيمَ إلاَّ ذُو عَثْرَةٍ، وَلا حَكِيمَ إلا ذُو تَجْربَةٍ (٢).

<sup>(</sup>۱) هذا الشيخ لم أجد له ذكراً في المراجع التي بين يدي، ولم يذكره ابن الطحان في في ذيله على كتاب ابن يونس في تاريخ علماء مصر، كما لم يذكره السيوطي في حُسن المحاضرة.

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف.

فيه دراج، وهو ابن سمعان، وروايته عن أبي الهيثم خاصة ضعيفة، وقد عدّ هذا الحديث من مناكيره.

رواه الترمذي (٢٠٣٣)، وأحمد ٨/٣، والبخاري في الأدب المفرد (٥٦٥)، وابن أبي الدنيا في الحِلم (١)، وابن حبان في صحيحه ٢/٢٢، وفي روضة العقلاء ص ١٨٢، وابن عدي في الكامل ١/٦٢١، و ١/١٥٢١، وأبو الشيخ =

ما رواه إلاَّ ابن وهب<sup>(١)</sup>.

سمعت أبا الحسن علي بن عثمان بن نصر القَرَافي يقول: سمعت أبا بكر المصري يقول: الأولياء كلُّ من هو أرفع حالاً من صاحبه، فإن صاحبه الذي هو أدنى منه في الحال منكِر لحاله، فقلت للشيخ أبي الحسن القَرَافي: أليس هم متساوون في الحال، فقال: لا، هم مختلفون في الأحوال.

سمعت أبا على الحسين بن على بن خلف، قال: سمعت أبا بكر

ابن حيان في الأمثال (٤١)، والحاكم في المستدرك ٢٩٣/٤، وأبو نُعيم في الحلية ٨/ ٣٢٤، والبيهقي في شعب الإيمان ٨/ ٥٢٣، والخطيب البغدادي في تاريخه ٥/ ٣٠١، والقضاعي في مسند الشهاب (٨٣٥)، وابن الجوزي في العلل المتناهية ٢/ ٤٤، كلهم بإسنادهم إلى عبد الله بن وهب به.

ورواه البخاري في الأدب المفرد (٥٦٥)، موقوفاً على أبي سعيد الخدري، وسنده حسن.

شرح الحديث: قيل: أنه لا يحصل الحلم حتى يرتكب الأمور ويعثر فيها، فيعتبر بها ويستبين مواضع الخطأ ويجتنبها، وقيل: المعنى لا يكون حليماً كاملاً إلا من وقع في زلة وحصل منه خطأ، فحينئذ يخجل، فينبغي لمن كان كذلك أن يستر من رآه على عيب فيعفو عنه، وكذلك من جرّب الأمور علم نفعها وضررها فلا يفعل شيئا إلا عن حكمة، وقال الطّيبي: ويمكن أن يكون تخصيص الحليم بذي التجربة للإشارة إلى أن غير الحكيم بخلافه، وأن الحليم الذي ليس له تجربة قد يعثر في مواضع لا ينبغي له فيها الحليم المجرّب، أفاده الحافظ ابن حجر في فتح الباري ١٠/ ٥٣٠.

<sup>(</sup>١) قول أبي سعد: (ما رواه إلا ابن وهب) وافقه عليه الأئمة، فقد قال نحو ذلك الترمذي، وأبو نُعيم في الحلية.

محمد بن إبراهيم المصري يقول: كنت بالمدينة، فجئتُ إلى عند الفقراء (١)، فإذا رجلٌ أعجمي، كبير الهامة، يودِّع النبي صلَّى الله عليه وسَلَّم فودَّعه، وتبعته حتى جاء إلى مسجد الشَّجرة، فصلَّى ولبَّى، فصليتُ ولبَّيتُ، وخرجتُ خلفه، فالتفت فرآني، فقال: ما تريدُ؟ فقلتُ: أريدُ أن أتبعك، فأبى على، فألححتُ، فقال: إن كانَ ولا بُدَّ فانظر أن لا تضع قدمكَ إلاَّ على إثر قدمي، فقلتُ: نعم، فمشى وأخذ على غير الطريق، فلما مرَّ هَويٌّ (٢) من اللَّيل، فإذا بضوءِ سراج، فالتفت إلى، فقال: هذا مسجد عائشة، تتقدم أنت أو أتقدم أنا، فقلت: ما تختار، فتقدم، ونمتُ أنا حتى كان وقت السَّحر دخلتُ إلى مكة، وطُفتُ وسعيتُ وجئتُ إلى عند أبي بكر الكتاني (٣)، وجماعة الشيوخ قعودٌ، فسلَّمتُ عليهم، فقال لي أبو بكر الكتاني: متى قدمت؟ قلت: الساعة، فقال: من أين؟ قال: قلت من المدينة، فقال: كم عهدك منها؟ فقلت: البارحة، فنظر بعضهم إلى بعض، فقال لي الكتاني: مع من جئت؟ فقلت: مع رجل من حاله وقُصَّتِهِ، فقال: ذاك أبو جعفر الدَّامَغاني، وهذا في حاله قليل، ثم قال: قوموا اطلبوه، ثم قال لي: علمتُ أنَّ هذا ليس حالك.

قال أبو على: قلت لأبي بكر المصري: كيف كنت تحسّ بالأرض تحت قدمك قال: كنت أحُسّ بها مثل المَوْج إذا دخل تحت السفينة.

<sup>(</sup>١) في حاشية أ: في نسخة أخرى: القبر.

<sup>(</sup>٢) أي ساعة من الليل.

 <sup>(</sup>٣) هو محمد بن علي بن جعفر الكتاني، الإمام الزاهد القدوة، وقد تقدم ذكره في الترجمة رقم (٨).

## ٣٢ ــ ذكر فتح المَوْصلي (١)

أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن الحسن، أخبرنا أبو إسحاق محمد بن بُريه (۲)، حدثنا أبو حفص عمر بن منصور بن أخت بشر بن الحارث (۳)، قال: كنت عند خالي بشر بن الحارث في منزله جالساً، فدُقَّ الباب، فقال: انظر من هذا؟ فخرجتُ فإذا شيخٌ عليه جبَّةُ صوفٍ وعلى رأسه مِئْزَرِ صوفٍ وبيده رِكُوة، فقال: تقول لأبي نَصْرٍ أخوك أبو نصر، فدخلتُ عليه، فأعلمته، فخرج خالي مُسْرِعاً، فسلَّم عليه، ثم أخذ بيده، فأدْخَله، فجعلَ يسأله، ثم قال له: ما جاء بك؟ قال: حديثٌ سمعته أنا وأنت من فجعلَ يسأله، ثم قال له: ما جاء بك؟ قال: حديثٌ سمعته أنا وأنت من

#### ومن أقواله:

<sup>(</sup>۱) هو أبو محمد الفتح بن سعد الكاري الموصلي الزاهد العابد، كان من أقران بشر الحافى، وأدرك عيسى بن يونس وروى عنه، توفي سنة ۲۲۰.

ترجمته في: الحلية ٨/٢٩٢، وتاريخ بغداد ٣٨١/١٢، وصفة الصفوة ٤/٣٨١، والتمييز والفصل ٢/٤١٤.

\_ اللهم هبنا عطاءك، ولا تكشف عنا غطاءك، وارضنا بقضائِك.

\_ مَنْ أدام النظر بقلبه ورَّته ذلك الفرح بالمحبوب، ومن آثره على هواه ورَّته ذلك حبه إياه، ومن اشتاق إليه وزهد فيما سواه ورعى حقه وخافه بالغيب، ورثه ذلك النظر إلى وجهه الكريم.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن هارون بن عيسى بن بُريه الهاشمي، تقدم ذكره فيما سبق.

<sup>(</sup>٣) هو ابن بنت مُخَّة أخت بشر بن الحارث، روى عنه عبد الله بن أحمد بن حنبل، ومحمد بن المثنى السمسار وغيرهما، ذكره الخطيب البغدادي في تاريخه ١١٠/١١.

عيسى بن يونس في الغُسْلِ قد شككت فيه ، فقام خالي فأخرج قِمَطْراً ففتشها ، ثم أخرج دفتراً من قَرَاطِيسَ فقرأ منه ، فقال : حدثنا عيسى بن يونس ، أخبرنا أشعث بن عبد الملك ، عن محمد بن سيرين ، عن أبي هريرة قال : قال رسولُ اللَّهِ صلَّى الله عليه وسَلَّم : إذا قَعَدَ بيْنَ شُعَبِها الأربع واجتَهَدَ فقدْ وَجَبَ الغُسْلُ (۱) ، فقال له الشيخ : اسمعه مِنِّي لا أكونُ أغلط فيه ، فقال له خالي : هاته وجعل خالي ينظر في الدَّفتر ، فقال له الشيخ : حدثنا عيسى بن يونس ، أخبرنا أشعث بن عبد الملك ، عن محمد بن سيرين ، عن أبي هريرة قال : قال رسولُ اللَّهِ صلَّى الله عليه وسَلَّم : إذا قَعَدَ بَيْنَ شُعَبِهَا الأرْبُع واجتَهَدَ ، فَقَدْ وَجَبَ الغُسْلُ . فقال الرَّجُل : قد حفظته ، ثم أخرج خالي مِنْ كُمِّه قِطْعَة ، فقال لي : هذه نصف در هم اشتر بدانقين (۲) خبزاً وبدانق تمراً ، فمضيتُ واشتريت ، ثم جئتُ به الشيخ وخالي وأكلتُ معهما ، ثم قال الشيخ لخالي : تأمر بشيء ، فسلَّم خالي عليه وخَرَجَ معه إلى باب الدَّار ، فلما الشيخ لخالي : تأمر بشيء ، فسلَّم خالي عليه وخَرَجَ معه إلى باب الدَّار ، فلما

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه النسائي في السنن الصغرى ۱/۱۱۱، وفي الكبرى (۱۹٤)، من طريق عبد الله بن يوسف، عن عيسى بن يونس به.

قال أبو عبد الرحمن النسائي: هذا خطأ ولا نعلم أحداً تابع عيسى بن يونس عليه، والصواب: أشعث عن الحسن عن أبي هريرة، والحسن لم يسمع من أبي هريرة، قال أبو عبد الرحمن: أنا أشك.

وسئل عنه الدارقطني في العلل ٨/ ٢٥٩، وذكر: أن حديث عيسى بن يونس غريب، وليس بمحفوظ عن ابن سيرين، ثم قال: والصحيح عن الحسن عن أبى وافع عن أبى هريرة عن النبى على الله الله على الله عن أبى هريرة عن النبى الله على الله الله على الله الله عن أبى الله عن النبى الله عن أبى الله عن الله

قلت: وهذا هو الوجه الصحيح من الحديث، وهو الذي رواه البخاري، ومسلم، وغيرهما، انظر: المسند الجامع ١٦/ ٥٥٨ ــ ٥٥٩.

<sup>(</sup>٢) الدَّانق: وحدة وزن صغيرة تشكل السُّدس من أجزاء كلِّ من الدينار والدرهم، انظر: الإيضاح والتبيان لابن الرِّفعة مع حاشيته ص ٦٦.

مضى الشيخُ قلت لخالي: من هذا الشيخ؟ فقال: أولاً تعرفه؟ هذا فتح الموصلي، إلحقه فاسأله أن يدعو لك(١).

أخبرنا أبو بكر محمد بن أحمد بن يعقوب، أخبرنا محمد بن يوسف بن عبد الله أبو عبد الله العَطَشي (٢)، قال: سمعت أبا ثابت (٣) يقول: سمعت إبراهيم بن موسى (٤) يقول: رأيتُ فتحاً المَو صلي في يوم عيد أضحى وقد شمَّ ريحَ القُتَارِ (٥)، فدخل إلى زُقَاق فسمعتهُ يقول: قرَّب المتقربونَ إليك بقربانهم، وأنا أتقرَّب إليك بطول حُزْني، يا محبوبُ كم تتركني أتردَّد في أزقَّة الدنيا محزوناً! قال: ثم غُشِيَ عليه، وحُمِلَ فدفناه بعد ثلاث (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن باطيش في التمييز والفصل ١/٤١٤، بإسناده إلى أبي سعد الماليني به، وقد وقع فيه بعض التطبيعات.

ورواه أبو نُعيم في الحلية ٨/ ٢٩٤، والخطيب البغدادي في تاريخه ١٢/ ٣٨١، وابن الجوزي وابن الجوزي في المنتظم ١١/ ١٦، من طريق ابن بُريه به، وذكر ابن الجوزي أيضاً في صفة الصفوة ٤/ ١٨٤.

<sup>(</sup>۲) محمد بن يوسف بن عبد الله، ذكره الخطيب البغدادي في تاريخه ٣٩٨/٣، وقال: حدَّث عن محمد بن عبد الله بن نُمَير، والهيثم بن خارجة.

<sup>(</sup>٣) هو مشرف بن أبان، ذكره الخطيب في تاريخه ١٣ / ٢٢٤، وقال: حدَّث عن سفيان بن عيينة، وعمرو بن جرير البجلي . . روى عنه ابن أبي الدنيا وابن صاعد .

<sup>(</sup>٤) هو إبراهيم بن موسى أبو إسحاق صاحب التَّوزي البزار البغدادي، ثقة، مات سنة ٣٠٣، أو بعدها بسنة. انظر: تاريخ بغداد ٦/ ١٨٧، والسير ١٣٤/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>٥) القُتَار: ريح القِدْر والشَّواء، لسان العرب ٥/٢٥٢٦.

<sup>(</sup>٦) رواه البيهقي في شعب الإيمان ٣/ ١٥٧، عن شيخه أبي سعد الماليني به، ورواه من طريقه: ابن الجوزي في مثير العزم الساكن ١/ ٣٠٩، ورواه ابن باطيش في التمييز والفصل ١/ ٤١٥، بإسناده إلى أبى سعد به.

وذكره ابن الجوزي أيضاً في صفة الصفوة ٤/ ١٨٨، وفي التبصرة ٢/ ١٤٥.

### ٣٣ \_ ذكر محمد بن يوسف البَناَ<sup>(١)</sup>

أخبرنا أبو بكر عبد الله بن محمد بن محمد بن فُورك المقرى، أخبرنا أبو عبد الله محمد بن يوسف البنا الصُّوفي، حدثنا الحسين بن الحسن المَرْوَزِي (7)، أخبرنا عبد الوهاب الخفَّاف (7)، حدثنا موسى الأسواري (3)، عن رجل من طَيِّ، عن عبد الرحمن بن سَابِط، عن عبد الله بن أبي أوفى قال: قال رسول اللَّه صلَّى الله عليه وسَلَّم: "إنَّ عبد الله بن أبي أوفى قال: قال رسول اللَّه صلَّى الله عليه وسَلَّم: "إنَّ

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبد الله محمد بن يوسف بن معدان الثقفي، المعروف بالبناء، الإمام المحدِّث الزاهد، كان راوية حافظاً، وكتب الحديث الكثير، وصنف في التصوف كتباً حساناً، ويقال: إنه كان مستجاب الدعوة، وهو جد والد الحافظ أبى نعيم الأصبهاني، توفى سنة ٢٨٦.

مصادر ترجمته: طبقات المحدثين بأصبهان ٣/ ٤٣٩، وأخبار أصبهان ٢/ ٢٢٠، والحلية ٤٣٩، وصفة الصفوة ٤/ ٨٣.

<sup>(</sup>۲) هو أبو عبد الله المروزي، نزيل مكة، صاحب ابن المبارك وراويته، مات سنة ۲٤٦، روى حديثه ابن ماجه.

<sup>(</sup>٣) هو عبد الوهاب بن عطاء الخفَّاف، صدوق، حديثه في صحيح مسلم وأصحاب السنن الأربعة.

<sup>(</sup>٤) هو موسى بن سنان، ويقال: ابن سيار، البصري، وهو ضعيف، كما في لسان الميزان ٦/ ١٢٠.

الرَّجُلَ مِنْ أَهْلِ الجُّنَّةِ لَيَتزوَّجُ خَمْسَمائَةِ حَوْرَاءَ أُو أَرْبَعَةَ آلافِ ثيِّبِ وثمانيَةَ آلاف بِكْرِ، يُعَانِقُ كُلَّ واحِدةٍ منهُنَّ مِقْدَارَ عُمْرِهِ في الدُّنيا»(١).

(١) الحديث لا يصح.

لأنه مخالف لقول الله عزَّ وجلِّ: ﴿ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنَّكُ مَبَّلَهُمْ وَلَاجَانُّ ۗ ﴿ لَوْ يَطْمِثُهُنَّ إِنَّكُ مَبَّلَهُمْ وَلَاجَانُّ ۗ ﴿ لَكُ

رواه البيهقي في البعث والنشور ص ٢٢٤، من طريق شيخه المؤلف أبى سعد، عن أبى بكر بن فورك به.

ورواه أبو الشيخ في طبقات المحدثين بأصبهان ٤/١٨٧، وفي كتاب العظمة ١١٠٨/٣، من حديث الوليد بن أبي ثور، عن سعد الطائي، عن عبد الرحمن بن سابط به. والوليد ضعيف.

# ٣٤ ــ ذكر أحمد بن جعفر بن هاني القطَّان (١)

أخبرنا محمد بن علي، حدثنا أحمد بن جعفر القطّان الصُّوفي، حدثنا أحمد بن عصام (٢)، حدثنا أبو أحمد الزُبيري (٣)، أخبرنا مِسعَرُ، عن عثمان بن المغيرة، عن علي بن ربيعة، عن أسماء بن الحكم، عن عليً قال: كُنْتُ إذا سمعتُ مِنْ رسولِ اللَّهِ صلَّى الله عليه وسَلَّم حديثاً نَفَعني اللَّهُ بما شاءَ أن ينفعني منه، وإذا حدَّثني عنه غيرُهُ استَحْلَفْتُه، فإذا حَلَفَ لي

<sup>(</sup>۱) هوأبو جعفر الأصبهاني، له ترجمة في: الحلية ١٠/ ٥٠٥، وفي أخبار أصبهان ١/ ١٤١. ومن أقو اله:

ــ لا يأتي العبد المعونة من مولاه وهو يعتمد على غير مولاه.

ـ من آثر مولاه حماه من رجس الدنيا ولم يكِله إلى غيره.

\_ من كانت الدنيا طريقه إلى الجنة نُصب له منار الدلالة لئلا يضِلُّ عنها.

\_ إذا سكنت الخشية في القلب رأى علم التوفيق في الجوارح.

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن عصام بن عبد المجيد الأنصاري أبو يحيى الأصبهاني، ثقة، توفي سنة ٢٧٢، ترجمته في: الجرح والتعديل ٢/ ٦٦، وطبقات المحدثين بأصبهان ٣/ ٤٠.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن عبد الله بن الزبير، شيخ الإمام أحمد وغيره، وحديثه في الكتب الستة وغيرها.

صَدَّقَتُهُ، وحدَّثني أبو بكر وصَدَقَ أبو بكر أنَّه قالَ: مَا مِنْ عبدٍ يُذبِبُ ذنباً فيقومُ فيتوضَّأُ فَيُحسِنُ الوُضُوءَ، ثُمَّ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ اسْتَغْفَرَ اللَّهَ إلاَّ غَفَرَ له (١).

سمعت محمد بن الحسن بن علي يقول: سمعت محمد بن منصور يقول: سمعت أبا حفص محمد بن فاذة يقول: كُنَّا عند محمد بن يوسف البنا

#### (١) إسناده صحيح.

رواه أبو نعيم في أخبار أصبهان ١/١٤٢، من طريق محمد بن إبراهيم، عن أحمد بن جعفر القطان به.

ورواه النسائي في عمل اليوم والليلة (٤١٥)، والحُميدي في المسند ٢/١، من طريق مسعر بن كِدام به.

قلت: وقد روي هذا الخبر مرفوعاً بإسناد صحيح أيضاً، ويبدو أن أحد الرواة رواه مرفوعاً وموقوفاً، رواه مرفوعاً: أحمد 1/4 = 9, والطيالسي في المسند ص 1, والمروزي في مسند أبي بكر 1/9, وأبو يعلى في المسند 1/9, وابن جرير الطبري في التفسير 1/9, والبيهقي في شعب الإيمان 1/9, 1/9 كلهم بإسنادهم إلى شعبة عن عثمان بن المغيرة به.

ورواه ابن ماجه ١/٤٤٦، وأحمد ١/١، والحميدي ١/٤، والمروزي في مسند أبي بكر (٩)، وأبو يعلى ٢٣/١، كلهم بإسنادهم إلى مِسْعَر وسفيان الثوري، عن عثمان بن المغيرة به.

والحديث له طرق أخرى، انظر: المسند الجامع ٦٤٣/٩، والعلل للدارقطني الركمال ١٩٤٣، وقد أطال الحافظ المزي الكلام على هذا الحديث، وانتهى بعد ذلك إلى تصحيحه.

قلت: صنيع سيدنا علي في الاستحلاف على الرواية مذهب تفرد به، والحامل له على ذلك المبالغة في الاحتياط، كما أفاده الحافظ ابن حجر في النكت على ابن الصلاح ٢٤٧/١. فقال: إنْ حَدَثَ بي حَدَثُ الموتِ فاصحبوا أبا جعفر أحمد بن جعفر بن هاني، وكان في جُمْلَةِ أصحابه من هو أعلم منه بعلوم الظَّاهر، فتعجَّبوا من محمد بن يوسف ذلك فينا، فصبَر ساعةً، من محمد بن يوسف ذلك فينا، فصبَر ساعةً، ثم قال: أيُّ نعمةٍ مِنْ نِعَمِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ أعظم عندكم؟ فتكلَّم كُلُّ واحدِ بما عنده، فالتفتَ إلى أحمد بن جعفر فقال له: ما تقول أنت؟ فقال: وأيُّ نِعْمَةٍ مِنْ نِعَمِهِ صغيرة حتى تسألنا عن أعظمها، فقال محمد بن يوسف: علمتم أنه ليس فيكم أعلم بالله منه.

# ٣٥ ـ ذكر أبي الطِّيب الهاشمي(١)

أخبرنا أبو الطيب العباس بن أحمد الهاشمي الصُّوفيُّ صَاحِبُ الزَّقَاقِ (٢)، أخبرنا أبو القاسم عبد الله بن محمد بن جعفر القَزْويني (٣)، أخبرنا إبراهيم بن أُورَمه الأصبهاني (٤)، حدثني أبو حفص عمرو بن علي الصَّيرفي، حدثنا عبيد الله بن عبد الكريم الرَّازي، حدثنا محمد بن حُمَيدُ (٥)، عن

<sup>(</sup>۱) هو المعروف بالشافعي المصري، مات سنة ۳۷۳، له ترجمة في: تهذيب تاريخ دمشق ٦/ ٢٢٠ و ٣٩١، وتاريخ الإسلام للذهبي ص ٥٤٠.

<sup>(</sup>٢) الزَّقَّاق ــ بفتح والقاف المشددة ــ هذه النسبة إلى الزِّق وعمله وإصلاحه. والزَقَّاق هو أبو بكر محمد بن عبد الله البغدادي، من كبار شيوخ الصوفية، وله كرامات مشهورة، ومن أقواله: كل حقيقة لا تتبعها شريعة فهي كفر.

ترجمته في: الحلية ١٠/ ٣٤٤، وتاريخ بغداد ٥/ ٤٤٢، والأنساب ٣/ ١٦٠، وصفة الصفوة ٢/ ٤١٥.

<sup>(</sup>٣) هو القاضي أبو القاسم الشافعي، كان قاضي مصر، وكان حافظاً، وكان يختم في كل ليلة ختمة، وقد ضعفه بعضهم، مات سنة ٣١١. انظر: تاريخ جرجان ص ٤٥٥، والتدين في أخبار قزوين ٣/ ٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) هو إسحاق إبراهيم بن أورمة بن سياوش الحافظ، أحد الأئمة الثقات، مات ببغداد سنة ٢٦٦، انظر: أخبار أصبهان ١/ ١٨٤، وتاريخ بغداد ٦/ ٢٤، والسير ١٢٥/ ١٤٥.

<sup>(</sup>٥) هو الحافظ المشهور محمد بن حُميد بن حيّان الرازي، وقد ضعفه بعض المحدثين، بل إن بعضهم اتهمه في الحديث، وروى حديثه الأربعة إلاَّ النسائي، وانظر تهذيب التهذيب.

شعيب بن العلاء (۱)، عن النَّضر بن حُميد (۲)، عن مطر الورَّاق، عن قتادة، عن أنس: أنَّ صفيَّة بنت عبد المطلب أعتقت غلاماً، فماتَ فتركَ مالًا، فقضى النبيُّ بَيْلِيَّة بالوَلاَءِ لعليِّ وبالميراثِ للزُّبيرِ (٣).

سمعت أبا الطَّيب العباس بن أحمد الهاشمي يقول: سمعت أبا بكر الزَّقاق يقول: لولا أنَّ اللَّهَ أعطانا هذه النفوس لنحفظها له لكان الواجب علينا أن نجعلَ على رأس كل جبل منها قطعةً.

سمعت أبا الطَّيب يقول: قال لنا أبو بكر الزَّقاق: بينما كنت أسيرُ في بعض البوادي، وكنتُ محموماً، فأخذني المطر وجنَّني اللَّيل، فترايا لي سواد فأممتُ نحوه، فإذا أنا بُقبَّة فدخلتها وطرحتُ نفسي، فأُخَذَتْ تَئِنُّ، فرجعت عليها باللَّوم، وقلتُ: يا نفس، تَوُّنِينَ؟! فإذا بهاتف يهتف بي من بعض زوايا القبة: إنّ يا أبا بكر، فإنّ أنينَ المَحَبَّةِ (٤) شوقٌ كلُه، قال: فذهبَ عنِّي ما كنتُ أجده.

وزادني أبو السَّمح، عن أبي الطِّيب، عن الزَّقاق، وقال لي: احتسبْ بإحدى عينيك، فأصبحتُ وقد ذهبَ فَرْدُ<sup>(٥)</sup> عيني.

<sup>(</sup>۱) هو أبو محمد الرازي السرّاج، يلقب بأبي هريرة، قال أبو حاتم: صالح الحديث، انظر: الجرح والتعديل ٤/ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) هو أبو الجارود، متروك الحديث، وقد اتهمه بعضهم، انظر: لسان الميزان ٦/ ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) إسناده متروك.

رواه الرافعي في التدوين في أخبار قزوين ٣/ ٢٤٢ ــ ٢٤٣ بإسناده إلى الماليني به . وذكره بنحوه المتقي الهندي في كنز العمال ١٠/ ٣٣٤، وعزاه لمسند إسحاق بن راهويه .

<sup>(</sup>٤) في نسخة أ: المحبين.

<sup>(</sup>٥) أي: أحد عينيه.

### ٣٦ \_ ذكر عباس بن الشَّاعر(١)

أخبرنا أبو الفضل العباس بن أحمد بن عثمان الشَّاعر الصُّوفي، أخبرنا أحمد بن صالح بن عمر البزار، حدثنا زُريق بن عبد الله المَخْرمي<sup>(۲)</sup>، أخبرنا سلمة بن أحمد<sup>(۳)</sup>، أخبرنا خالد بن يزيد<sup>(٤)</sup>، أخبرنا سفيان الثوري، عن عاصم بن كُليب، عن أبيه، عن أبيه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلَّى الله عليه وسَلَّم: الإيمانُ بِضْعٌ وسِتُّونَ، أعلاها شهادةُ أنْ لا إلته إلا اللهُ، وأدناها إمَاطَةُ الأذَى عن الطَّريقِ، والحَيَاءُ شعبةٌ من الإيمان<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) عباس الشاعر شيخ الصوفية بالشام، صحب مظفر القرميسيني وجماعة، مات سنة ۳۷۳.

مصادر ترجمته: تهذيب تاريخ دمشق ٦/ ٢٢١، وتاريخ الإسلام ص ٥٤١.

<sup>(</sup>٢) هو زُريق بن عبد الله بن نصر الدَّلال أبو أحمد المَخْرمي، ذكره الخطيب البغدادي في تاريخه ٨/ ٤٩٦.

<sup>(</sup>٣) هو سلمة بن أحمد السمرقندي، وهو صاحب مناكير، انظر: لسان الميزان ٦٦/٣.

<sup>(</sup>٤) هو أبو الهيثم العمري المكي، كذبه أبو حاتم ويحيى وغيرهما، مات سنة ٢٢٩، لسان الميزان ٢/ ٣٨٩.

<sup>(</sup>٥) الحديث لا يصح بهذا السند، ولكنه حديث مشهور من حديث أبي صالح عن =

سمعت العباس بن أحمد بن الشاعر يقول: كان أستاذي مُظَفَّرُ بن إبراهيم القِرْماسي (١) يُجزِّى، ليله يقرأ ثلاثة أجزاء، يقرأ القرآن من أوله،

= أبي هريرة، رواه البخاري ومسلم وأحمد وأصحاب السنن وغيرهم، انظر: المسند الجامع ١٦/ ٤٧٨.

قلت: جاء في رواية الحديث (الإيمان بضع وستون) وبعضها (بضع وسبعون)، وقد أشار النووي إلى اختلاف الروايات وإلى اختلاف العلماء في ترجيح أحدها، ثم ذكر عن القاضي عياض قوله: والأشبه بالإتقان والاحتياط ترجيح رواية الأقل، وقال: ومنهم من رجَّح رواية الأكثر، وإيّاها اختار أبو عبد الله الحُليمي، فإن الحكم لمن حفظ الزيادة جازماً بها. وتعقبه الحافظ ابن حجر بقوله: وترجيح رواية بضع وسبعون لكونها زيادة ثقة، لا يستقيم، إذ الذي زادها لم يستمر على الجزم بها، لا سيما مع اتحاد المخرج، ثم أشار إلى أن البخاري رجَّح الأقل، ووافقه على ذلك: البيهقي وابن الصلاح وغيرهما. انظر: شرح مسلم للنووي ٢/٣، وفتح الباري ١/١٥.

(١) القرماسي، نسبة إلى قِرماس، وتسمى أيضاً: قِرْمِيسِين، وهي بلدة في عراق العجم، ويقال لها اليوم: كرمان شاه.

ومُظفَّر القِرماسي من كبار مشايخ الصوفية وجِلَّتهم، صحب الخَرَّاز وغيره. مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ٣٩٦، والحلية ١٠/٣٦، والرسالة ١/١٧١.

#### من حِكم هذا الإمام:

\_ العارف من جعل قلبه لمولاه، وجسده لخلقه، وأفضل ما يلقى به العبد ربه نصيحة من قلبه، وتوبة من ذنوبه.

\_ ليس لك من عمرك إلَّا نفس واحدة، فإن لم تفنها فيما لك فلا تفنها فيما عليك.

\_ يُحاسب الله المؤمنين يوم القيامة بالمنَّة والفضل، ويحاسب الكفار بالحجة والعدل.

### ويُصَلِّي وسطه، ويغنِّي (١) آخر اللَّيل، وكثيراً ما كان يُغنِّي بهذين البيتين:

بصحة الإيمان وكمال التقوى، يفتح الله تعالى خير الدنيا والآخرة، قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَ أَهْلَ ٱلْقُدَرَىٰ مَامَنُوا وَاتَّ قَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَسْتِ مِّنَ ٱلسَّكَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

\_ سُئِل: ما خير ما أُعطي العبد؟ قال: فراغ القلب عمّا لا يعنيه ليتفَرَّغ إلى ما يعنيه.

\_ أفضل أعمال العبيد حفظ أوقاتهم، وهو ألاّ يقصّروا في أمر، ولا يتجاوزوا عن حدّ.

(۱) المقصود بالغناء عند السادة الصوفية، كما قال ابن القيم في كتاب الكلام على مسألة السماع ص ١٣٥: هو سماع القصائد والأشعار الزُّهدية، التي توجب الرِّقة والبكاء، فيجتمعون لذكر الله وذكر الآخرة، فيقوم حادٍ يحدو أرواحهم وقلوبهم ليطيب لها السير إلى الله والدار الآخرة والتذكير بمنازلها.

قلت: وهذا مقصد حسن، ولكن بشرط ألا يعتقد المستمع محظوراً، وألا يسمع مذموماً في الشرع، وألا يتبع منه هواه، وألا يفضًل هذا السماع على سماع القرآن الكريم، كما لا يجوز استعمال الكفّ والدُّف، كما لا يجوز أيضاً أن يتطور هذا السماع إلى الرقص بدعوى ذكر الله عزَّ وجلّ، فإن الله تعالى وصف الذاكرين له باطمئنان قلوبهم وخشوعهم.

جاء في ترتيب المدارك للقاضي عياض ٢/٤٥: أن رجلاً قال لمالك بن أنس: عندنا قوم يقال لهم الصوفية، يأكلون كثيراً، ثم يأخذون في القصائد، ثم يقومون فيرقصون، فقال مالك: أصبيان هم؟ قال: لا، قال: أمجانين هم؟ قال: لا، هم قوم مشايخ وغير ذلك، عقلاء، قال مالك: ما سمعت أن أحداً من أهل الإسلام يفعل هذا، فقال له الرجل: بل يأكلون ثم يقومون ويرقصون دوائب، ويلطم بعضهم رأسه، وبعضهم وجهه، فضحك مالك، ثم قام فدخل منزله، فقال أصحاب مالك للرجل، لقد كنت يا هذا مشؤوماً على صاحبنا، لقد جالسناه نيِّفاً وثلاثين سنة ما رأيناه ضحك إلا هذا اليوم. اه.

فمن هذه القصائد قول سَمْنون، كما في طبقات الصوفية ص ١٩٨:

وفي الليل يدعوني الهوى فأُجيبُ أحن بأطراف النهار صبابة وأيـــامُنـــا تفنـــى وشـــوقـــى زائـــدٌ كأن زُمان الشوق ليس يغيب وقول رابعة العدوية، كما جاء في إحياء علوم الدين ٤/ ٣١، وفي كتاب السماع لابن القيم ص ١٣٧:

وحب لأنك أهل لذاكا أحبك خبين: حب الهوى فشيءٌ شُغِلتُ به عن سواكا فأما الذي هو حب الهوي فكشفك للحجب حتى أراكا وأميا النذي أنبت أهيل ليه وما لحمد في ذا ولا ذاك لي ولكن لك الحمد في ذا وذاك وقول الآخر، كما في عوارف المعارف ٥/ ٦٤، وكتاب السماع لابن القيم : 184 ...

> قـومٌ همـومهـم بـالله قـد علقـت فمطلب القوم مولاهم وسيدهم ما إن تنازعهم دنيا ولا شرف وقول الآخر، كما في مدارج السالكين ٣/ ١٧٨:

> > فليتك تحلو والحياة مريرة إذا صح منك الود، يا غاية المني

فما لهم هِمَم تسمو إلى أحد يا حُسْنَ مطلبهم للواحد الصمد من المطاعم واللهذات والولد

وليتك ترضى والآنام غضاب وليت الذي بينى وبينك عامر وبينى وبين العالمين خراب فكل الذي فوق التراب تراب

قال الإمام ابن القيم في كتاب السماع ص ١٣٩: وأمثال هذه الأشعار التي تتضمن إثارة القلب من الحب والخوف والرجاء والطلب والأنس والشوق والقرب وتوابعها، فصادف سماع هذه الأشعار من قلوبهم حبّاً وطابا. . . ثم قال: وإلى مثل هذا أشار الإمام أحمد في الإباحة، قال أبو حامد الخُلقاني: قلت لأحمد بن حنبل: يا أبا عبد الله، هذه القصائد الرِّقاق التي في ذكر الجنة والنار، أي شيء تقول فيها؟ فقال: مثل أي شيء؟ قلت: يقولون:

قد لَسَعَتْ حَيَّةُ الهَوَى كَبِدي إلاَّ الحبيبُ الذي شُغِفْتُ بِه

فـــلا طبيـــب لهـــا ولا رَاقِـــي فعِنـــدَهُ رُقيتــي وتــرْيــاقــي (١)

دخلت على عباس بن الشاعر قبل موته بقليل، فقلت له: كيف تجدك؟ فقال: أجدني لِما قد نزل بي بين حالتين لا أقدر أن أنفكَ عنهما: أحدهما، إنْ تجلّدتُ لتحمُّل ما قد نزل بي، تقع مني مزاحمةٌ في الموضع، فإن سألته كشف ما بي تقع مني المعارضة لمراده فيّ، فقد دَهِشتُ بين الحالتين، فقمنا وخرجنا من عنده، وتوفي في ليلته، وذلك سنة ثلاث وسبعين وثلثمائة.

إذا ما قال لي ربي أما استحييت تعصيني وتخفي النّذب من خلقي وبالعصيان تاتيني فقال: أعد عليّ، فأعدت عليه، فقام ودخل بيته وردّ الباب، فسمعت نحيبه من داخل، وهو يردد البيتين.

<sup>(</sup>۱) ذكره السهروردي في عوارف المعارف ٥/١٢٣، وذلك من حديث رواه أنس، أن النبي على تواجد لما أنشده أعرابي هذه الشعر، ولا شك أن هذا الحديث موضوع بالاتفاق، كما قال ابن تيمية في الاستقامة ٢٩٦، وفي الفرقان ص ٩، وقال ابن القيم في الكلام على مسألة السماع ص ٣٢٣: وركاكة شعره وسماجته وما تجد عليه من الثقالة من أبين الشواهد على أنه من شعر المتأخرين البارد السمج، فقبح الله الكاذبين على رسول الله على .

# ٣٧ \_ ذكر أبي الحسن القَرَافي (١)

أخبرنا أبو الحسن علي بن عثمان بن نصر بن عمر القَرَافي، حدثنا أبو العباس أحمد بن عيسى الوَشَّاء (٢)، حدثنا محمد بن هشام بن أبي خِيرة (٣)، أخبرنا ابن أبي عدي (٤)، عن حسين المعلِّم، عن قتادة، عن أنس، عن النبي علي قال: والذي نفسُ محمَّد بيده لا يؤمنُ عبدٌ حتَّى يُحِبَّ لنفسِه من الخَيْر (٥).

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن نقطة في كتاب إكمال الإكمال ٤٢٠/٤، وقال: حدّث عنه أبو سعد أحمد بن محمد بن الخليل الماليني في آخر الأربعين من تصنيفه، انتهى كلامه، هذا ولم أجد لهذا الشيخ ذكراً في موضع آخر.

<sup>(</sup>٢) هو أبو العباس الكندي الصوفي المقرىء، المعروف بابن الوشَّاء التِّيسي، كان جامعاً للعلم، وأصحاب الحديث يختلفون فيه، فبعضهم يوثقه، وبعضهم يضعفه، مات في حدود سنة ٣٤٠، لسان الميزان ٢٤٢/١.

<sup>(</sup>٣) بصري، نزيل مصر، ثقة، وهو شيخ أبي داود والنسائي.

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن إبراهيم بن أبي عدي البصري، ثقة، حديثه في الكتب الستة، وهو شيخ الإمام أحمد وغيره.

<sup>(</sup>٥) الحديث صحيح.

رواه البخاري ۱/ ۱۰، ومسلم ۱/ ۶۹، والترمذي (۲۰۱۰)، والنسائي ۸/ ۱۱۰، وابن ماجه (۲۰۱،)، وأحمد ۳/ ۱۷۰ و ۲۷۲ و ۲۷۸، كلهم بإسنادهم إلى قتادة به.

سمعت أبا الحسن علي بن عثمان بن نصر يقول: كُلُّ مَنْ أُعطِى عطاءً ثم أُبقي في الدار فإنَّما أبقاهُ لإِتمام بلائه، وكلُّ من أُعطِي حالاً لا تغرب عن الشريعة، فحرام عليه أن يبديه للغير.

أنشدني أبو الحسن القَرَافي لنفسه:

فَصَفَتْ منهم السَّرائِ حتَّى لاح منها شواهِدُ الإِفهام فهم الغائصون في العلم بالفكر يتيهون في مدى الاكتنام

لَمَّ بالقَوْم طَيْفٌ أَنِس المناجاة فورَّتهم دقيق الكلم

سمعت أبا الحسن علي بن عثمان القرافي يقول: كنت مع أبى الحسن علي بن عثمان الدِّينوري(١) في مركب فوجد البَرْدَ فغطَّاه انسانٌ جنديٌّ كان معنا في المركب بكساء له، فقلت له: يا سيِّدي تتغطى بكساء جنديٍّ، فقال: أتُراني أبخل عليه بأن يغفر له الله بي (٢٠).

<sup>(</sup>١) جاء ذكره في تكملة الإكمال لابن نقطة ٤٢٠/٤، ولكن باسم: علي بن حيان الدِّينوري، وأشار المحقق إلى ورود اسمه في نسخة أخرى باسم: على بن حسان، ولم أقف على ترجمته في موضع آخر.

<sup>(</sup>٢) في ب: بأن يغفر له الله لذمي.

# ٣٨ \_ ذكر أبي القاسم النَّصْرَاباذي (١)

(۱) أحد الأئمة الأعلام، نيسابوري الأصل والمولد والمنشأ، كتب الحديث ورواه وكان يُرجع إليه في أنواع من العلوم من حفظ السنن وجمعها وعلوم التواريخ وعلم الحقائق، صحب الشبلي وأبا علي الرُّوذباري وأبا محمد المرتعش وغيرهم من المشايخ، وأقام بنيسابور، ثم خرج في آخر عمره إلى مكة، وحج سنة من المشايخ، وأقام بها مجاوراً، ومات سنة في السنة القابلة.

قال الحاكم النيسابوري: هو لسان أهل الحقائق في عصره وصاحب الأحوال الصحيحة، كان جمَّاعة للروايات، من الرَّحالين في الحديث. وكان يعظ ويذكِّر.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ٤٨٤، والرسالة ١٩٤/١، وتاريخ بغداد ٦٩٤/١، والسير ٢٦٣/١٦.

#### ومن أقواله:

\_ لن يجترىء على الشبهات إلاً من يتعرض للمحرمات.

- أصل التصوف: ملازمة الكتاب والسنة، وترك الأهواء والبدع، وتعظيم حرمات المشايخ، والمداومة على الأوراد، وترك ارتكاب الرُّخص والتأويلات. فائدة: هذا الشيخ هو أحد من يُروى عنه سند لبس الخِرقة، وذلك عن شيخه أبي بكر الشبلي، عن الجُنيد، عن سَري السَّقطي، عن معروف الكرخي، عن داود الطائي، عن حبيب العَجَمي، عن الحسن البصري، عن علي رضي الله عنه، عن النبي عليه وهذا إسناد منقطع، فإن الحسن لم يلق علياً، قال السخاوي في المقاصد الحسنة ص ٣٣١: حديث لبس الخرقة الصوفية وكون الحسن =

أخبرنا أبو القاسم إبراهيم بن محمد النَّصْرَاباذي الصُّوفي، حدثنا الحسين بن محمد بن مودود (١)، حدثنا أبو يوسف محمد بن أحمد الصَّيْدلاني (٢)، حدثنا إسماعيل بن عُليَّة، عن أيوب وروح بن القاسم، عن

البصري لبسها من علي، قال ابن دِحية وابن الصلاح: إنه باطل، وكذا قال شيخنا (يعني به الحافظ ابن حجر): إنه ليس في شيء من طرقها ما يثبت، ولم يرد في خبر صحيح ولا حسن ولا ضعيف أن النبي على ألبس الخرقة على الصورة المتعارفة بين الصوفية لأحد من أصحابه، ولا أمر أحداً من أصحابه بفعل ذلك، وكل ما يروى في ذلك صريحاً فباطل... إلخ.

قلت: والمراد بلبس الخرقة الاقتداء بمشايخ الطريقة والتشبه بالتَّزين بزيهم والسير على سيرهم والتفاؤل بتغيير الأخلاق الذميمة إلى الزي الطاهر، وقد لبسها بعض العلماء تبركاً، مع علمهم بانقطاع السند في آخره، فهذا الإمام الذهبي يقول في السير ٢٦٦/٢٦: أخبرنا أبو الفضل بن عساكر، عن المؤيد الطُوسي، أخبرنا أبو الأسعد بن القشيري، قال: ألبسني الخرقة جدي أبو القاسم القشيري. ثم ذكر سنده، إلى أن قال: وما بعد معروف الكرخي منقطع. ثم قال في السير ٢٢/ ٣٧٧ في ترجمة الشيخ عمر السُّهروردي: ألبسني خرق التصوف شيخنا المحدّث الزاهد ضياء الدين عيسى بن يحيى الأنصاري بالقاهرة. . . إلخ، وكذا قال في معجم الشيوخ ٢/ ٨٨.

وقد تكلم ابن تيمية عن الخِرْقة، وبيَّن بأن سندها ضعيف من جميع الطرق، وأن الصحابة لم يكونوا يُلْبِسون مريديهم خِرْقَةً ولا التابعون، ولكن هذا فعله بعض مشايخ المشرق من المتأخرين، انظر كلامه بتفصيل في منهاج السنة النبوية ٨/ ٤٤.

- (۱) هو أبو عَرُوبة السُّلمي الجَزَري، الإِمام الحافظ، صاحب التصانيف، مات سنة ٣١٨. السير ١٤/ ٥١٠.
- (۲) هو أبو يوسف الجَزَري، ثقة، مات سنة ۲٤٦، روى عنه النسائي وابن ماجه وغيرهما.

هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة قالت: كان رسولُ اللَّهِ صلَّى الله عليه وسَلَّم إذا اغْتَسَلَ مِنَ الجَنَابَةِ بَدَأَ فَغَسَلَ يَدَيْهِ، ثُمَّ تَوَضَّأُ وُضُوءَهُ للصَّلاَةِ (١).

سمعت أبا القاسم النَّصْرَاباذي يقول: إذا أعطاكم حَبَاكم، وإذا لم يُعْطِكُمْ حَمَاكُمْ، فشتَّان ما بين الحَبا والحَما، فإذا حباكَ شغلَك، وإذا حمَاك حمَلَك (٢).

سمعت أبا القاسم يقول في معنى قوله: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ اللَّهُ اللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ٱنفُسَهُم وَالمَوَاهُم ﴾ (٣) قال: بعلمي اشتريتُهم وبحكمي بعتهم، فلا ينقض علمي حكمي، ولا ينقض حكمي علمي.

<sup>(</sup>١) الحديث صحيح.

ولم أجده من طريق أيوب وروح، ولكنه مشهور من طرق أخرى متصلة إلى هشام بن عروة به، رواه البخاري ومسلم وأحمد وأصحاب السنن، انظر: المسند الجامع ١٩/ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) ذكره الذهبي في السير ١٦/ ٢٦٥، وفي تاريخ الإسلام ص ٣٦٩.

 <sup>(</sup>٣) في أ: تكملة للآية: ﴿ إِلَى لَهُمُ الْحَنَةَ يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيَقَنْلُونَ وَيُقَنَلُونَ لَـ اللّهِ وَعُلَا عَلَيْهِ حَقًا فِي اللّهَ وَالْإِنجِيلِ ﴾.

# ٣٩ \_ ذكر أبي العَبَّاس البَرْ دَعي (١)

أخبرنا أبو العباس أحمد بن محمد بن علي بن هارون البَرْدَعي الصُّوفي، أخبرنا طاهر بن إسماعيل الرازي ببردعة (٢)، أخبرنا عبد الله بن أبي زياد القَطَواني (٣)، حدثنا سَيَّار بن حاتم، أخبرنا جعفر بن سليمان، عن مالك بن دينار، عن أنس بن مالك: أن النبي صلَّى الله عليه وسَلَّم كانَ يقومُ حتَّى تَرِمَ قَدَماهُ، فقيل له: أتفعلُ هذا وقد غَفَرَ اللَّهُ لكَ ما تقدَّم من ذنبكَ وما تأخَر؟ قال: أَفَلاَ أكونُ عَبْداً شَكُوراً (٤).

<sup>(</sup>۱) هو الحافظ أحمد بن محمد بن علي بن هارون، حدَّث بدمشق، انظر: تهذيب تاريخ دمشق ٣/٤٣٣.

والبردعي، نسبة إلى بردعة \_ بفتح الباء وسكون الراء وفتح الدال \_ هذه النسبة إلى بلدة في أقصى أذربيجان، ويقال له أيضاً: برذعة، بالذال المعجمة، الأنساب ١/٣١٣ و ٣١٦، ومعجم البلدان ١/٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) طاهر بن إسماعيل لم أجد له ذكر، ولكن ورد اسمه في طبقات الصوفية ص ١١٢، وفي الحلية ١٠/١٠.

<sup>(</sup>٣) هو أبو عبد الرحمن الكوفي، ثقة، روى عنه أبو داود والترمذي وابن ماجه وغيرهم، مات سنة ٢٥٥.

 <sup>(</sup>٤) في إسناده طاهر الراوي لم أجد له ترجمة، وبقيّة رجاله ثقات.
 رواه البزار ٣/ ١٢٠ (كشف الأستار)، وأبو يعلى ٥/ ٢٨٠، والطبراني في =

حدثنا أحمد بن علي بن هارون، قال: سمعت المُرْتَعِشْ<sup>(۱)</sup> يقول: من لا تَنْفَعَكَ رُؤيتُهُ لا يَنْفَعَكَ عِلْمُهُ.

حدثنا أحمد بن علي بن هارون، قال: سمعتُ أبا بكر (٢) عبد الله بن طاهر الأبهري (٣) يقول: لا يصلحُ الكلامُ إلاَّ لرجل إذا سكت خاف العقوبة بسكوته.

حدثنا أبو العباس أحمد بن محمد، قال: سمعت إبراهيم بن داود

<sup>=</sup> الأوسط ٦/ ٤١، كلهم من طريق مسعر، عن قتادة، عن أنس به. وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٢/ ٢٧١، وقال: رجاله رجال الصحيح.

ولهذا الحديث شواهد صحيحة عن جماعة من الصحابة، منهم: عائشة، والمغيرة بن شعبة، وأبو هريرة، وغيرهم. انظر تخريج أحاديثهم في حاشية شعب الإيمان ١٢٦/٤.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام الزاهد عبد الله بن محمد الحِيري، وقد تقدم ذكره ضمن ترجمة السَّرى.

<sup>(</sup>٢) هو أبو بكر الطَّائي، وهو من كبار الصوفية، وكان عالماً ورعاً، وكان من أقران الشبلي، مات بعد سنة ٣٣٠.

ومن أقواله: في المحن ثلاثة أشياء: تطهير، وتكفير، وتذكير، والتطهير من الكبائر، والتكفير من الصغائر، والتذكير لأهل الصفاء.

إذا أحببت أخاً في الله فاقلل مخالطته في الدنيا.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ٣٩١، والحلية ١٠/ ٣٥١، والرسالة // ١٧٢، والتدوين في أخبار قزوين ٣/ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) هو أبو عبد الرحمن الكوفي، ثقة، روى عنه أبو داود والترمذي وابن ماجه وغيرهم، مات سنة ٢٥٥.

البَرْدَعي يقول: سمعتُ الجُنيدَ يقول: نهايةُ الصَّابرِ في حال الصَّبْرِ حَمْلُ المُؤَن للَّهِ، حتَّى تنقضي أوقات المكروه (١٠).

أخبرنا أبو العباس البَرْدَعي قال: سمعتُ جعفر بن محمد (٢) يقول: سمعتُ الجُنيد بن محمد يقول: الأنسُ بالمواعيد والتعويل عليها خَلَلٌ في الشَّجَاعةِ.

حدثنا أبو العباس أحمد بن محمد البَرْدَعي، حدثني طاهر بن إسماعيل الرازي، قال: سمعت يحيى بن معاذ الرَّازي (٣)

#### شذرات من حِكم هذا الإمام الجليل:

<sup>(</sup>١) رواه ابن السبكي في طبقات الشافعية ٢/ ٢٧٠ بإسناده إلى الماليني به.

<sup>(</sup>٢) هو الخُلْدي، الإِمام الزاهد المحدِّث، وقد تقدمت ترجمته ضمن ترجمة الجُنيد.

<sup>(</sup>٣) هو أبو زكريا الواعظ، الإِمام الحافظ، كان من كبار المشايخ، وله كلام جيّد ومواعظ مشهورة، توفى بنيسابور سنة ٢٥٨.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ۱۰۷، والرسالة ۱/۱۰۱، والحلية ا/۱۰۱، والحلية ١٠١/١، وتاريخ بغداد ٢٠٨/١٤، والسير ١٣/٥١.

ــ ثلاث خصال من صفات الأولياء: الثقة بالله في كل شيء، والغنى به عن كل شيء، والرجوع إليه في كل شيء.

\_ يا ابن آدم، لا يزال دينك متمزقاً ما دام القلب بحب الدنيا متعلقاً.

\_ التائب من الذنوب له علامات، فمن علامات التوبة: إسبال الدموع، وكثرة الخشوع، وحب الخلوات، وإشغال الساعات بأنواع الطاعات، ومحاسبة النفس على ما فات، والتفكير فيما هو آت.

\_ لا تستبطىء الإجابة وقد سددتَ طرقاتها بالذنوب.

ـ عبادة العارف في ثلاثة أشياء: معاشرة الخلق بالجميل، وإدامة الذكر =

من فرَّ يقول: إلى الله بدينه وهو يتَّهمه في رزقه فهو يفرُّ منه.

\* \* \*

= للجليل، وصحة جسم بين جنبيه قلب عليل.

\_ لا تكن ممن يفضحه يوم موته ميراثه، ويوم حشره ميزانه.

\_ من خان الله في السِّر، هتك الله ستره في العلانية.

\_ حقیقة المحبة أن لا تری شیئاً سوی محبوبك، ولا تری سواه لك ناصراً ولا معیناً، ولا تستغنی بغیره عنه.

\_ لا ترجُونَ نصيحة مَن خان نفسه، ولا تجلس مع من تحتاج أن تجالسه بالتوقى.

## ٠٤ ــ ذكر أبي علي بن حمزة الجعفري(١)

أخبرنا أبو علي محمد بن الحسين بن حمزة الصُّوفي الرَّازي، أخبرنا أبو الحسن علي بن أحمد الفقيه ببَلْخ، أخبرنا محمد بن الفُضَيل الزَّاهد (۲)، أخبرنا سعيد بن عامر، عن شعبة، عن حبيب بن أبي ثابت، عن سعيد بن جُبير، عن ابن عباس، عن النبي صلَّى الله عليه وسَلَّم قال: «أوَّلُ من يُدْعَى إلى اللَّهِ الحمَّادُونَ الذين يحمدونَ اللَّهَ على السَّرَّاءِ والضَّرَّاءِ» (۳).

سمعت أبا علي يقول: سمعت أبا القاسم إسماعيل (٤) بن محمد بن الحكيم يقول: اتَّسَعَ حالُ من يُداري، وضاقَ حالُ من يُماري.

### [تمّ الكتاب]

<sup>(</sup>١) لم أجد ترجمة هذا الشيخ فيما لديّ من المراجع.

<sup>(</sup>٢) هو أبو سليمان محمد بن الفضيل بن الحجاج البَلْخي العابد، ذكره ابن حبان في الثقات ٩/ ١٢٣، وقال: كان شيخاً متعبِّداً متقناً ولكنه كان مرجبًا.

<sup>(</sup>٣) إسناده ضعيف.

شيخ المصنف وشيخ شيخه لم أعرفهما، وحبيب بن أبي ثابت مدلس، وقد عنعن في روايته.

رواه البزار ٢٨/٤ (كشف الأستار)، والحاكم في المستدرك ٢/١٥٠، والبيهقي في الدعوات (١١٦)، كلهم بإسنادهم إلى المسعودي عن حبيب بن أبي ثابت به.

<sup>(</sup>٤) في أ، ب: إسحاق، ولم أقف على ترجمته.

## وهذه حكايات كانت في آخر الكتاب

سمعت أبا الحسن علي بن إبراهيم الحُصَري يقول: سمعت الشِّبلي (١) يقول: يا بُنَيَّ، ما في الوقتِ مُزْحَةٌ، الوقتُ جدٌّ كلُّه.

(۱) هو أبو بكر الشبلي، اختلف في اسمه، خراساني الأصل، بغدادي المنشأ والمولد، وقيل: إنه ولد في سامراء، صحب الجنيد، ومن في عصره من المشايخ، وصار أوحد وقته حالاً وعلماً، وكان فقيها على مذهب الإمام مالك، مات سنة ٣٣٤، ودفن في مقبرة الخيزران ببغداد، وقبره ما يزال مشهوراً إلى اليوم.

قال الذهبي: كان فقيهاً عارفاً بمذهب مالك، وكتب الحديث عن طائفة، وقال الشعر، وله ألفاظ وحال وتمكّن، لكنه كان يحصل له جفاف دماغ وسُكر، فيقول أشياء يُعتذر عنه فيها، بأوٌ لا تكون قدوة.

مصادر ترجمته: طبقات الصوفية ص ٣٣٨، والحلية ٢١،٣٦٦، وترتيب المدارك ٥/٣٦٠.

#### من حِكم هذا الإمام القدوة:

- \_ التصوف حب الجليل، وبغض القليل، واتباع التنزيل، وخوف التحويل.
  - \_ التصوف ضبط حواسّك، ومراعاة أنفاسك.
- إذا رأيتم أهل البلاء فاسألوا ربكم العافية، وأهل البلاء هم أهل الغفلة عن الله
   تعالى.

سمعت عبد الصمد بن بنان يقول: سمعت الشّبليّ يقول: قال الجُنيد: يا أبا بكر، لا تَتعنَّ فإنّ الحق لا يُعْطِي نفسه لأحدٍ.

سمعت أبا عبد الله محمد بن عبد الله البغدادي بالرَّملة يقول: سمعتُ أبا بكر الشَّبليَّ يقول وقد سُئل عن التَّوكل، فقال: التَّوكلُ في حواسًكَ ومَجاري الأحكام عليك.

أخبرنا محمد بن عبد الله الرَّازي قال: سمعت أبا عمرو البِيكندي يقول: سمعتُ أبا عبد الله المقرىء يقول: مَنْ أحبَّ الدَّنيا فلا يَنْصَحْكَ، ومن أحبَّ الآنيا فلا يَضْحَبَك، لا تَرْجُ نُصْحَ من قد خَانَ نفسه (١).

أخبرنا أبو محمد الحسن بن رَشِيق، أخبرنا أبو بكر محمد بن يحيى بن آدم، أخبرنا أبو يعقوب إسحاق بن إبراهيم الخوَّاص، قال: سمعت ذا النَّون المصري يقول: اللَّهُمَّ أني أسئلك بأسمك الذي ابتدعت

\_ الزهد تحويل القلب من الأشياء إلى رب الأشياء.

\_ سئل: ما علامة القاصد؟ قال: أن يكون للدرهم راصد.

\_ الورع أن يتورع عن كل ما سوى الله.

\_ سئل عن قوله: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَكَرِهِمْ ﴾ قال: أبصار الرؤس عن المحارم، وأبصار القلوب عما سوى الله عز وجل.

\_ وصلى مرّة خلف إمام فقرأ: ﴿ وَلَهِن شِئْنَا لَنَذْهَ بَنَّ بِٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ . . . ﴾ الآية، فزعق زعقة كادت روحه تخرج، وقال: هذا خطابه لأحبابه، فكيف خطابه لأمثالنا.

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في شعب الإِيمان ٧/ ٦٥ (طبعة دار الكتب العلمية)، عن شيخه أبي سعد الماليني به، ولكن جاء فيه: أبو عبد الله المغربي، بدلاً من أبي عبد الله المقرىء.

به عجائب الخلقِ في غوامض العلم، يجودُ جلالُ جمالِ وجهك في عظيم عجيب تركيب أصناف جواهر لغاتها، فخرّت الملائكة سجّداً لهيبته من مخافتك، أن تجعلنا من الذين سرَّحتَ أرواحهم في العُلى، وحطَّت همم قلوبهم في معليات الهوى حتى أناخوا في رياض النعيم وشربوا بكأس العيش وخاضوا لُجج السرور واستظلوا تحت فناء الكرامة (١).

سمعت أبا القاسم يوسف بن يحيى يقول: سمعتُ الجُنيد يدعو إذا سأله إنسان أن يدعو له: جمع اللَّهُ همَّكَ، ولا شتَّتَ سِرَّكَ، وقطعكَ عن كلِّ قاطع يقطعكَ عنه، ووصلك إلى كلِّ واصل يوصلك إليه، وجعل غناه في قلبك، وشغَلكَ به عمن سواه، ورزقك أدباً يصلح لمجالسته، وأخرج من قلبك ما لا يرضى، وأسكنَ في قلبك رضاه، ودلَّك عليه من أقرب الطُّرق (٢).

كان من دعاء بشر بن الحارث: اللهم استر واجعل تحت الستر ما تحب، فربما سترت على ما تكره (٣).

آخر الجزء والحمد لله حق حمده وصلواته على خير خلقه محمد وآله وصحيه.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم في الحلية ٩/٣٣٦، من طريق أبي عثمان سعيد بن عثمان عن ذي النون به.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن السبكي في طبقات الشافعية الكبرى ۲/ ۲۷۰، بإسناده إلى الماليني به.

<sup>(</sup>٣) جاء في حاشية الأصل: دعاء بشر ساقط في بعض النسخ. ولم يرد هذا الدعاء في أ، ب.

وبهذا نكون قد انتهينا من ضبط هذا الكتاب والتعليق عليه، والحمد لله أولاً وآخراً.

## السماعات سماعات نسخة الأصل

#### [السماع الأول]

بلغ من أول كتاب الأربعين إلى آخره مع ما في آخره من الفوائد، على الشيخ الفقيه، الإمام العالم الحافظ أبى طاهر أحمد بن محمد بن أحمد بن محمد السِّلفي الأصبهاني رضى الله عنه، بقراءة القاضي المكثر أبى طالب أحمد بن القاضي، المكثر أبى الفضل عبد الله بن الحسين بن حديد، للفقهاء السادة: القاضى المكثر أبو الحرم مكى بن عبد الرحمن بن عتيق العدل، والقاضى الوجيه أبو محمد عبد العزيز بن عيسى الأندلسي، وولده أبو القاسم عيسى، وأبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن التجيبي، وإبراهيم بن عبد الله البلنسي، وأبو عبد الله محمد بن إبراهيم الفيروزآبادي، وعبد الله بن عبد الجبار العثماني، وأبو الحسن على بن القاضى الوجيه أبى عبدالله محمد بن مسلم الفهري، وأبو مروان عبد الملك بن محمد بن أبى القاسم بن بكر دبوس البودري، وأبو عبد الله محمد بن خلف بن سعادة الداني، وإبراهيم بن الحسن الأصبحي، وفتوح بن خلوف الهمداني، وولده عبد المعطى، وعبد الله بن ظافر الكناني، وولده فرقد، ونصر بن حوس الفهري، وأبو محمد عبد الله بن

محمد بن عيسى الغافقي الشقوري، وعبد الرحمن بن مروان الطيب، وأحمد بن علي بن. . . ومحمد بن أبي بكر النصري، ومحمد بن المرزبان الحوي، وحسن بن يوسف الأوقي، والفقيه . . . أبو محمد عبد الكريم بن عتيق الرَّبعي (١)، وحسن بن عبد الباقي الصقلي المديني عرف بابن الباجي العطار، وهذا خطه:

وصح لهم في سَلْخ رجب من سنة أربع وسبعين وخمسمائة. .

والحمد لله وحده، وصلواته على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين، كلما ذكره الذاكرون وغفل عنه الغافلون.

\* \* \*

#### [السماع الثاني]

قرأت جميع هذا الجزء من أوله إلى آخره والزيادات التي في آخره، على الشيخ الإمام أبي علي حسن بن عبد الباقي بن أبي القاسم الصقلي، بحق سماعه منه من الحافظ أبي طاهر قدّس الله روحه، فسمعه ولدي أبو عبد الله محمد. . . وعبد الله بن حسن بن أبي السعود الحميري اليمني، والفقيه أبو الحسن علي بن عبد الله بن عبد الرحمن الفاسي، وأبو الحسن علي بن عبد الله بن محمد الهاشمي،

<sup>(</sup>۱) هو أبو محمد عبد الكريم بن أبي بكر عتيق بن عبد الملك بن عبد الغفار بن أبي بكر الرَّبعي الإسكندراني، المقرىء المالكي، المعروف بابن الشَّرابي. قال المنذري: كان ماهراً في القراءات، وانقطع إلى الحافظ أبي طاهر الأصبهاني مدة، وأخذ عنه كثيراً، وكان من نبلاء أصحابه، لقيته بالإسكندرية، وسمعت منه. مات سنة ٦١٦. التكملة لوفيات النقلة ٢/ ٤٨٤.

وعبد الكريم بن عبد العزيز بن علي السفاري، ومحمد بن إبراهيم بن حسين بن خلف الحضرمي، وآخرون بفوات.

وكتب علي بن محمد بن علي بن جميل المُعَافري<sup>(۱)</sup>، خطّه، بالمسجد الأقصى المحروس. في مستهل شوال من سنة تسعين وخمسمائة.

والحمد لله وحده، وصلواته على محمد وآله وسلامه.

وسمع الجزء كلّه بعضه بقراءته، وبعضه بقراءتي: الشيخ الأجل عبد الرحمن بن عبد الوهاب بن عطية السّفاقسي، في التاريخ.

\* \* \*

#### [السماع الثالث]

قرأ جميع هذا الجزء والحكايات في آخره بكمالها، على صاحبه الشيخ الفقيه، الثقة الأمين، المحدِّث أبي علي حسن بن عبد الباقي بن أبي القاسم الصِّقلي المديني الفقيه، الأفضل أبو العباس حمد بن علي بن محمد بن الحسن القسطلاني<sup>(۲)</sup>، فسمعه بقراءته الفقهاء: أبو الحسن

<sup>(</sup>۱) هو أبو الحسن علي بن أبي عبد الله محمد بن علي بن جميل المعافري، الأندلسي المالقي، الخطيب بالمسجد الأقصى. قال المنذري: تولى الخطابة والإمامة بالمسجد الأقصى مدة طويلة، وحصلت له دنيا متسعة، وكان محمود الطريقة متواضعاً. مات سنة ٦٠٥. التكملة لوفيات النقلة ١٦٧/٢ ــ ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) هو الفقيه الزاهد أبو العباس أحمد بن أبي الحسن علي بن محمد بن الحسن العسقلاني الأصل، المصري المولد المالكي، وُلِّيَ التدريس بمدرسة المالكية بمصر، وتوجه إلى مكة، وجاور بها إلى حين وفاته، وحدث بها وبمصر =

علي بن يوسف بن عبد الله الأزدي، وأبو علي حسن بن محمد بن علي بن مفضَّل اللَّخمي، وأبو مروان عبد الملك بن عبد الله بن محمد الميروقي، وأبو عبد الله محمد بن يوسف بن خالد الأنصاري المعروف بالشفوري، ومحمد بن عمر بن يوسف الأنصاري الزَّكي<sup>(۱)</sup>، وهذا خطه:

وذلك في مجلس واحد يوم الثلاثاء، الثلاثين من صفر، ست وتسعين وخمسمائة.

والحمد لله وحده، وصلواته على محمد وآله وصحبه.

\* \* \*

#### [السماع الرابع]

سمع القاضي الأجلّ، العالِم، سفير الخلافة المعظَّمة بهاء الدين الأشرف أبو العباس أحمد بن القاضي الفاضل أبي علي عبد الرحيم بن علي بن الحسن بن الحسن البيساني<sup>(۲)</sup>، جميع الأربعين في شيوخ الصوفية، تأليف أبي سعد الماليني، وولداه ضياء الدين أبو عبد الله الحسين، وزين الدين أبو الحسين علي، وولده أبو الفتح الحسن،

<sup>=</sup> وغيرهما، قال المنذري: وكان قد جمع الفقه والزهد، مات سنة ٦٣٦. التكملة لوفيات النقلة ٣/ ٥٠٨ \_ ٥٠٩.

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبد الله محمد بن عمر بن يوسف الأنصاري الأندلسي المالكي، الإمام الزاهد. قال المنذري: أقرأ وحدَّث. . . وبرع في التفسير والأدب. مات سنة ٦٣١. التكملة لوفيات النقلة ٣٨/٣٥.

<sup>(</sup>۲) هو الوزير القاضي أحمد بن عبد الرحيم بن علي المصري، كان سريع القراءة، صدراً عالماً معظماً، وَزَرَ للعادل، فلما مات عُرضت عليه الوزارة فأبى، مات سنة ٦٤٣. سير أعلام النبلاء ٢١١/٢٣.

وأبو محمد عبد الرحمن، على الشيخ مرتضى الدين أبي الحسن مرتضى بن العفيف أبي الجود حاتم بن المُسَلِّم المقدسي<sup>(۱)</sup>، بحق سماعه لها من الحافظ السِّلفي، عن أبي بكر أحمد بن علي الطُريثيثي، عن أبيه أبي الحسين، عن الماليني. وصح في الثاني عشر من ذي القعدة سنة تسع وعشرين وستمائة.

وكتب بركات بن طاهر (۲)، نقلته مختصراً من خطه، وتحته تصحيح المسمِّع: صحيح كما سُطِّر، كتبه أصغر عبيد الله مرتضى بن العفيف أبي الجود حاتم بن مسلم بن أبي العرب الشافعي المقدسي الحارثي في تاريخه، نقله من خطه أحمد بن محمد الظاهري ((7))، صح.

#### [السماع الخامس]

أخبرنا الأمير أسد الدين أبو محمد عبد القادر بن عبد العزيز بن المعظّم عيسى بن العادل أبي بكر بن أيوب بن رشاد (٤) بقراءتي عليه،

<sup>(</sup>۱) هو المقدسي الأصل، المصري الدار، الشافعي، المقرىء. قال المنذري: كتب الكثير بخطه، وحدث بمصر ودمشق وغيرهما، مات سنة ٦٣٥. التكملة لوفيات النقلة ٣/ ٤٥٨ ـــ ٤٥٩.

<sup>(</sup>٢) هو الإمام أبو طاهر بركات بن إبراهيم بن طاهر بن بركات الخُشُوعي الدمشقي، كان محدثاً ثقة، انفرد بالرواية عن جماعة، وهو من بيت الحديث هو وأبوه وجده، مات سنة ٩٨٥. التكملة لوفيات النقلة ١/٩١١.

<sup>(</sup>٣) هو الإمام الحافظ جمال الدين أبو العباس أحمد بن محمد بن عبد الله الحلبي الظاهري، توفي سنة ٦٩٦. معجم الشيوخ للذهبي ١/٩٣ ـ ٩٤.

<sup>(</sup>٤) هو الإمام المسند، كان محدِّثاً ثقة، توفي سنة ٧٣٧. وفيات ابن رافع ١/ ١٧٩ ـ ١٨٠.

أخبرك أبو عبد الله محمد بن عبد الهادي بن يوسف بن محمد بن قدامة (۱) المجازة عن الحافظ أبي طاهر أحمد بن محمد بن أحمد السلفي، قال سمعت أبا نصر المؤتمن بن أحمد بن علي السَّاجي الحافظ ببغداد (۲) يقول: سمعت أبا إسماعيل عبد الله بن محمد بن متّ الأنصاري الحافظ (۳) بهراة ، يقول: أحسن أربعين صُنِّف الذي صنَّفه أبو سعد الماليني الهروي رحمه الله .

قرأتَ ذلك عليّ يوم الإِثنين ثاني عشر ربيع الأول سنة أربع وثلاثين، وكتب أحمد بن عبد القادر بن أحمد بن مكتوم القيسي<sup>(1)</sup>.

\* \* \*

#### [السماع السادس]

الحمد لله حمداً كبيراً، أنبأني بها غير واحد عن القاضي تقي الدين

<sup>(</sup>۱) هو المقدسي الجمَّاعيلي، كان ديِّناً خيِّراً، كثير التلاوة، محدِّثاً ثقة، مات سنة ٢٥٨، وقد نيّف على المائة. سير أعلام النبلاء ٣٤٣ / ٣٤٣ ـ ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) هو الإمام الحافظ أبو نصر البغدادي، كان شيخ الإسلام أبو إسماعيل الأنصاري، إذا رآه يقول: لا يمكن أحد أن يكذب على رسول الله على ما دام هذا حيّاً. توفي سنة ٥٠٧. سير أعلام النبلاء ٣١٠/١٩ ـ ٣١١.

<sup>(</sup>٣) هو الإمام الجليل، والحافظ الكبير، شيخ الإسلام الهروي. قال المؤتمن الساجي: كان أبو إسماعيل آية في لسان التذكير والتصوف، من سلاطين العلماء... وكان بارعاً في اللغة، حافظاً للحديث، مات سنة ٤٨١، سير أعلام النبلاء ٥١٨/ ٥٠٣ ـ ٥١٨.

<sup>(</sup>٤) الإمام الدمشقي ثم القاهري الحنفي، كان عالماً مقرئاً عارفاً بالنحو، توفي سنة ٧٤٩. غاية النهاية ١/٧٠.

سليمان بن حمزة (١)، عن أبي القاسم عيسى بن عبد العزيز بن عيسى اللَّخمي إجازة (٢)، وهو آخر من روى عنه، بسماعه منه أصلاً من الحافظ أبي طاهر السلفي. وكتب الفقير أحمد بن علي العسقلاني (٣).

[جميع ما تقدم من سماعات كان مكتوباً في صفحة عنوان الكتاب]

### [السماع السابع، وهو مكتوب في الورقة ٣٣ أ]

يقول حسن بن عبد الباقي بن أبي القاسم الصقلي المديني، وهذا خطه: قرأت جميع هذا الجزء والفوائد التي في آخره، فسمعت جميع ذلك ابنتي كريمة، وأخبرتها به بحق سماعي غير مرة من الحافظ أبي طاهر أحمد بن محمد بن أحمد السلفي الأصبهاني.

وصح لها ذلك بمصر، في العشر الأُخَر من محرم، ست وتسعين وخمسمائة، يوم الثلاثاء.

والحمد لله وحده، وصلواته على سيدنا محمد، ملحق خطه، وهو صحيح.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام الحافظ الزاهد سليمان بن حمزة بن أحمد بن عمر المقدسي، قاضي القضاة، توفي سنة ٧١٥. معجم الشيوخ للذهبي ٢٦٨/١.

<sup>(</sup>٢) هو أبو القاسم، الأندلسي الأصل، الإسكندراني المولد والدار، الإمام المقرىء، توفى سنة ٦٢٩.

<sup>(</sup>٣) هو الحافظ ابن حجر العسقلاني، الإِمام الشهير صاحب فتح الباري وغيره، توفي سنة ٨٥٢.

### [السماع الثامن، وهو مكتوب في الورقة ٣٤ أ]

سمع جميع هذه الأربعين على الشيخ الجليل الأصيل سعد الدين أبي القاسم عبد الرحمن بن علي بن عبد الرحيم البيساني، بسماعه من مرتضى بن العفيف، بسماعه من السّلفي، بقراءة الإمام شمس الدين... عبد الرحمن بن شامة الطائي، السيدان الأجلان فخر الدين عثمان، وبدر الدين محمد، ابنا شيخنا الإمام الحافظ جمال الدين أبي العباس أحمد بن أحمد بن محمد الظاهري، وشهاب الدين أبو العباس أحمد بن عبد الرحيم بن أبي عبد الله الشافعي، ونجم الدين أبو المحاسن، عبد الله الوعاني، وعمر بن شرف بن إبراهيم الآدمي، وأبو الفتح محمد بن محمد بن سيد الناس اليعمري، وهذا خطه.

وصح في يوم السبت، تاسع ذي القعدة من سنة إحدى وتسعين وستمائة، بالمدرسة الفاضلية في القاهرة المُعزِّية، والحمد لله وحده.

\* \* \*

#### [السماع التاسع، وهو مكتوب في الورقة ٤٣ أ]

سمع أربعين الماليني هذه على الشيخ الصالح رضي الدين أبي الحسن مرتضى بن العفيف أبي الجود حاتم بن مسلم الجاري، بسماعه من السّلفي، بقراءة محمد بن حسن بن عثمان الزهري السلاوي، وبخطه. . . وسمع فتح الدين حاتم بن حسين بن المسمع عليه من حديث على بن محمد السيرواني إلى آخر الجزء.

وصح في مجالس آخرها تاسع شهر ذي الحجة، سنة ثلاث وثلاثين وستمائة. نقله عبد الكريم بن عبد النور بن مُنيَّر الحلبي (١)، عفا الله عنه، والحمد لله وحده.

\* \* \*

### [السماع العاشر، وهو مكتوب في الورقة ٤٦ أ]

قرأ علي هذه الأربعين للماليني أبي سعد أحمد بن عبد الله بن حفص بن خليل الهروي رحمه الله، صاحبها القاضي العدل، الأمير شرف الدين أبو المكارم محمد بن القاضي الورع، علم الملك أبي محمد عبد الله بن القاضي العدل الأمير السعيد أبي الحسن علي بن عثمان المخزومي (٢) فسمع بقراءته: ولده القاضي علم الدين أبو المفاخر يوسف، وتوفي . . . ، وعمر السلولي، والشيخ أبو بكر بن يوسف بن علي بن زويدان الأنصاري الدمشقي، والشيخ أبو عبد الله محمد بن أبي الفتح بن خنيس الواسطي النقاش، والحاج مسعود بن عبد الله بن عتيق القلعي الحافظ الأشرف العدل أبو القاسم حمزة بن عمر القاري رحمة الله عليه، وسالم بن طي . . . ومحمد بن داود خمارويه . . . وولده ، بالجامع العتيق بمصر . . . وأبو عبد الله محمد . . عامر بن علي الشافعي ، وحسن بن زياد بن رسلان ، وسمع من أوله إلى موضع اسمه عبد الله بن يحيى بن

<sup>(</sup>۱) هو الإمام المصنف قطب الدين أبو محمد الحافظ الحلبي ثم المصري، كان عالماً ديناً، سمع من خلق كثير بالحرمين ومصر والشام، توفي سنة ٧٣٥. معجم الشيوخ للذهبي ١/٤١٢.

<sup>(</sup>٢) الإسكندراني المولد، المصري الدار. قال المنذري: كان عارفاً بالأحكام مطَّلِعاً على غوامضها، وكتب الخط الجيد، وله نظم ونثر، وكان يحفظ من شعر المتقدمين والمتأخرين جملة، مات سنة ٦٣٩. التكملة لوفيات النقلة ٣/ ٥٩١.

الحسن بن العلامة . . . عن شيخي الحافظ أبي طاهر أحمد بن محمد بن السلّفي الأصبهاني رحمه الله، بإسناده المذكور . . . والله تعالى ينفعنا أجمعين للعلم . . .

وكتب... مرتضى بن العفيف بن أبي الجود حاتم بن مسلم بن أبي العرب...

\* \* \*

#### [السماع الحادي عشر، وهو مكتوب في الورقة ٤٨ أ]

قرأت جميع هذه الأربعين وما في آخرها على الشيخ الأجل، الإمام العالِم فخر الدين بقية المشايخ أبي عبد الله محمد بن إبراهيم الفيروزآبادي الخبري الفارسي<sup>(۱)</sup> أيده الله، بحق سماعه فيه، وسمع معي: عتيق بن عنبر الحبشي.

وذلك يوم السبت، سلخ شهر ربيع الأول، سنة ست عشرة وستمائة.

وكتب محمد بن عبد الله بن علي بن عثمان بن يوسف المخزومي القرشي (۲)، حامداً الله تعالى على نِعمه، ومصلِّياً على سيِّدنا محمد.... وآله وأصحابه وأزواجه وسلِّم تسليماً.

<sup>(</sup>۱) الفارسي الشيرازي، رحل إلى الإسكندرية، فسمع بها من أبي طاهر السّلفي كثيراً، وكانت رحلته إليه مرتين، وكتب بخطه جملة، وحدث عنه، وتوفي سنة 7۲۲. التكملة لوفيات النقلة ٣/ ١٦٤ ــ ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) هو القاضي أبو الحسن الشافعي، المعروف بالشرف، حدث بالشام ومصر وغيرهما، وتوفى سنة ٦٣٨. التكملة لوفيات النقلة ٣/ ٥٦٥.

التسميع صحيح، وكتب محمد بن إبراهيم بن أحمد بن الطاهر الخبري الفارسي، عرف بمصر بالفيروزآبادي بخطه في تاريخه.

\* \* \*

#### [السماع الثاني عشر، وهو مكتوب في الورقة ٤٩ ب]

ومن قوله: ذكر أبي سهل بن يونس، إلى آخره \_ محمد وأحمد ولدا الشيخ عبد الله بن مقبل . . . البعلي، ومحمد بن بدر الدين حسن بن عمر الهكاري . . . ومعه فتى أبيه ركان بن عبد الله .

<sup>(</sup>۱) الأيوبي الدمشقي، حدث بمصر والشام، توفي سنة ٧٣٧. معجم الشيوخ للذهبي ١/٢٠٦، والوفيات لابن رافع ١٧٩١.

<sup>(</sup>٢) الإِمام المحدث، قال ابن رافع: كتب بخطه، وقرأ بنفسه، وحصّل الأصول، وعُني بالحديث، وخرّج وانتقى، توفي سنة ٧٤٤. وفيات ابن رافع ١/ ٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) هو السَّلامي الدِّمشقي الشافعي، الإِمام الحافظ، صاحب كتاب الوفيات وغيره، توفي سنة ٧٧٤. انظر مقدمة كتاب الوفيات.

وصح وثبت في يوم الإثنين، الثالث عشر، وهو عام أربعة وثلاثين وسبعمائة، جامع باب الفتوح، ظاهر القاهرة المحروسة، وأجاز لنا ما يجوز له روايته ويلفظ بذلك أيّده الله، والحمد لله رب العالمين.

وذلك بحق إجازة الشيخ المسمع المذكور من أبي عبد الله محمد بن عبد الهادي بن يوسف بن محمد بن قدامة بن مقدام بن نصر النابلسي، بإجازته من الحافظ أبي طاهر أحمد بن محمد ين أحمد السلفي الأصبهاني رحمه الله.

ألحقه القارىء المذكور أحمد بن عبد القادر بن أحمد بن مكتوم بن أحمد بن سُليم القيسي، آخره عنه لم يكتبه في مكانه من الطبقة، والحمد لله وحده وصلّى الله على محمد وآله، وصح.

## السماعات في نسخة (أ)

#### [السماع الأول]

بلغ السماع من أول كتاب الأربعين، لأبي سعد الماليني مع ما في آخرها من الفوائد، على الشيخ الصالح أبي علي حسن بن أحمد بن يوسف الأوقي، بحق سماعه عن الحافظ السِّلفي، بقراءة الفقير أحمد بن عبد الرحمن بن عبد . . . قيم المسجد الأقصى، صاحبه الفقير إلى رحمة الله تعالى محمد بن عبد الجليل بن عبد الكريم بن عثمان المقدسي، عُرف بابن الموقال، والشيخ عبد الله بن أبي القاسم قيِّم الأقصى، وعلي بن أحمد بن محمد بن جميل المعافري(۱)، وأخوه محمد، والشيخ أبو بكر بن يوسف بن علي بن . . . وذلك بالمسجد الأقصى بالقدس الشريف، في يوم الأربعاء تاسع عشر من ربيع الأول.

صح ذلك، وكتب الأوقي.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام أبو الحسن الأندلسي المالقي، الخطيب بالمسجد الأقصى. توفي سنة ٦٠٥. التكملة لوفيات النقلة ٢/١٦٧ ــ ١٦٨.

#### [السماع الثاني]

صورة سماع الشيخ أبو علي حسن بن أحمد بن يوسف الصوفي، عُرف بالأوقي: بلغ السماع من أول كتاب الأربعين لأبي سعد الماليني مع ما وقع في آخرها من الفوائد، على الشيخ الفقيه، الإمام الحافظ، بقية السلف والخلف أبي طاهر أحمد بن محمد بن أحمد السلفي الأصبهاني، بقراءة القاضي المكثر أبي طالب أحمد بن القاضي المكين... عبد الله بن القاضي المكين بن حديد، صاحبه الشيخ الفقيه الصوفي الصالح أبو علي حسن بن أحمد بن يوسف الأوقي وجماعة كثيرة اختصرنا ذلك، وفي آخره... وذلك في ثلاث مجالس آخرها يوم الثلاثاء، الثامن والعشرين من شهر رجب، سنة ... والحمد لله وحده، وصلى على محمد...

### السماعات في نسخة (ب)

### [السماع الأول]

سمع جميع الجزء، أوله إلى آخره، بعض كتّاب الأربعين للماليني، مع الحكايات، على الشيخ الفقيه، الإمام العالِم أبي محمد عبد الله بن عبد الجبار العثماني بحق سماعه فيه من السلفي، صاحبه الفقيه الجليل أبو الفتوح سيف بن سند أبي سيف الصهر السعدي، نفعه الله به، والفقهاء: أبو الحرم... بن أحمد بن علي المكناسي، وأبو الحجاج يوسف بن عبد الله بن يوسف المقرىء القرشي، وأبو العباس أحمد بن أبي طالب الأزدي، وأبو محمد عبد الجبار، وأبو القاسم محمد ابنا الفقيه المُسمّع عليه، ومحمد بن عبد الله بن إبراهيم، عُرف بابن المنيجي، وهذا خطه و بقراءته.

وسمع من ترجمة أبي بكر محمد بن سيد حمدويه إلى آخر الجزء: أحمد، وأخوه عبد الوهاب ابنا أبي. . . عبد الباقي بن مِنَّة الله النحوي، وأبو الفتح سليمان بن معمر اللخمي . . . وذلك في مجلسين آخرهما . . . ما جمادى الأولى سنة تسع وستمائة . . .

صحيح ذلك، وكتب عبد الله بن عبد الجبار العثماني.

#### [السماع الثاني]

سمعتها على القاضي نظام الدين، عن ابن المحب.

وكتب يوسف بن عبد الهادي.

\* \* \*

#### [السماع الثالث]

الحمد لله، سمعها من لفظي الشمس محمد بن علي بن محمد بن طيلون، وولداي عبد الله وحسن، والشيخ علي بن محمد بن. . . وبعضها ولدي عبد الهادي، في غالبها الشيخ إبراهيم بن. . . وكتب يوسف بن عبد الهادي.

# فهارس الكتاب(١)

- (١) فِهْرِس الأحاديث.
  - (٢) فِهْرِس الأعلام.
- (٣) فِهْرِس مراجع التحقيق والدراسة.
  - (٤) فِهْرِس الموضوعات.

<sup>(</sup>۱) العزو في فهرسي الحديث والأعلام إلى أرقام التراجم، أما فهرس الموضوعات فالعزو فيه إلى الصفحات.

## (١) فهرس الأحاديث

الراوي/ رقم الترجمة

طرف الحديث

| ٣  | أبو سعيد الخدري        | «اتقوا فراسة المؤمن، فإنه ينظر بنور الله »                                   |
|----|------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ١٥ | . » أبو الدرداء        | «أَثْقُل مَا يُوضِع فِي مَيْزَانَ الْعَبْدُ يُومِ القيامَةُ خُسَنَ الْخُلُقِ |
|    | . أطفأ                 | «إذا جاز المؤمن على جهنم، تقول له: جزني يا مؤمن فقد                          |
| ۱۷ | يعلى بن أمية           | نورك لهبي »                                                                  |
| ٣٢ | أبو هريرة              | «إذا قعد بين شعبها الأربع واجتهد فقد وجب الغُسل »                            |
| ٩  | أنس                    | «ارجع إليهم فقل لهم: ادفعوها إلى أبي بكر»                                    |
| 40 | أبو هريرة              | «ألا أنبئكم بشرار هذه الأمة: هم الثرثارون المتفيقهون»                        |
| ۳. | » عقبة بن عامر         | «املك عليك لسانك، وليسعك بيتك، وابك على خطيئتك                               |
| ۱۳ | سهل بن سعد             | «إن الله تعالى يحب معالي الأخلاق، ويكره سفسافها»                             |
| ۱۸ | ا علي                  | «إن أفضل الناس بعد رسول الله ﷺ أبو بكر وعمر وعثمان»                          |
| ١٢ | أنس                    | «أن النبـي ﷺ دخل مكة وعلى رأسه المِغْفَر »                                   |
| 44 | أنس                    | «أن النبــي عَلَيْكُةِ كان يقوم حتى ترم قدماه »                              |
| ۲۸ | ابن عمر                | «انتظار الفرج بالصبر عبادة»                                                  |
| 79 | سعد بن أبيي وقاص       | «أنت مني بمنزلة هارون من موسى»                                               |
|    | <del>"</del>           | «أن الرجل من أهل الجنة ليتزوج خمسمائة حوراء أو أربعة                         |
| ٣٣ | عبد الله بن أبــي أوفى | ثیب »                                                                        |

#### Y & V www.dorat-ghawas.com

«الغسل واجب على كل محتلم، وأن يمس من الطيب ما يقدر عليه...» أبو سعيد الخدري ١٠ «كان رسول الله ﷺ إذا اغتسل من الجنابة بدأ فغسل يديه...» عائشة ٣٨ «كل الثوم، فلولا أن المَلك يأتيني لأكلته..» علي ٢١ «لا بأس بقضاء رمضان متفرقاً...» ابن عمر ٢١ «لا تُظهر الشماته لأخيك، فيرحمه الله ويبتليك...» واثلة بن الأسقع ٢٦ «لا حليم إلا ذو عثرة، ولا حيكم إلا ذو تجربة...» أبو سعيد الخدري ٣١ «لا يزداد الأمر إلاً شدّة، والدنيا إلاً إدباراً، ولا الناس إلاً شُحاً...» أبس ٣٢ «لما نزلت سورة براءة بعثت بمداراة الناس...» جبر بن عبد الله ١١ من عبد يذنب ذنباً فيقوم فيتوضأ فيحسن الوضوء...» أبو بكر الصديق ٣٤

#### Y & A www.dorat-ghawas.com

«من اقشعر جلده من خشية الله تحاتت عنه ذنوبه كما يتحات عن

الشجرة ورقها...» العباس ٨

«من جاء الجمعة فليغتسل. . . »

«من قال عند منامه: اللهم لا تُئمنا مكرك. . . » ابن عباس ١

«المؤمن القوي خير من المؤمن الضعيف،

وكل على خير . . . » أبو سعيد وأبو هريرة ٤

«والذي نفس محمد بيده، لا يؤمن عبد حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه

من الخير . . . » أنس ٣٧

«يا أنس، أسبغ الوضوء يزد من عمرك، وسلّم على أهلك يكثر خير

بيتك...» أنس ٢٢

«يا بلال، لا تخف من ذي العرش إقلالاً إن الله يأتي برزق كل غد. . . » أنس ٧٧

«يا أبا الحسن، حبهما فبحبهما تدخل الجنة...» عبد الله بن أبي أوفى ٢

# (۲) فهرس الأعلام (۱)

[1]

أبان بن صالح ٢٣

الصوفي (٣٠)

إبراهيم بن أرومة الأصبهاني ٣٥

إبراهيم بن إسحاق بن البري أبو الفرج أبو القاسم (٣٨)

الموحد ٢٠

إبراهيم بن داود البردعي ٣٩

إبراهيم بن عبد الله بن أيوب المخرمي ١٨

إبراهيم بن عبد الله بن الجنيد ١/٨

إبراهيم بن عبد الرحمن السكسكي ٢

إبراهيم بن عبد الرحمن بن عبد الملك بن

مروان أبو إسحاق ٢١

إبراهيم بن عبد الرحيم القواس ٣٠

إبراهيم بن عبد الصمد الهاشمي ١٩

إبراهيم بن عيسي بن داود المصري أبو إسحاق ٢٦ إبراهيم بن أحمد بن المولد أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن إبراهيم أبو إسحاق المكي ٢٧ إبراهيم بن محمد النصرابادي الصوفى إبراهيم بن موسى ٣٢ إبراهيم بن يزيد بن شريك التيمي ٢٤ أحمد بن إبراهيم أبو دجانة المعافري ١٩ أحمد بن جعفر بن حمدان ۲۷ أحمد بن جعفر بن هاني القطان الصوفي (TE) أحمد بن الحسن بن دُبيس المقرىء ١

أحمد بن الحسين الأنصاري ١٥

أحمد بن حنبل ٧/ ٢٧

<sup>(</sup>١) ما وضعته بين قوسين فإنما يشير إلى أن المذكور قد ترجم له الإِمام الماليني. ووضعت حرف (ب) وهي إشارة إلى أنه ذكر بعد الترجمة رقم (٤٠).

أحمد بن محمد بن أحمد أبو العباس ٢٦ أحمد بن محمد بن إسماعيل أبو بكر الطابثي ١٨ أحمد بن محمد بن الحسن بن أبى الورد أبو عبد الله الحديثي ١٢ أحمد بن محمد بن الحسن بن يعقوب أبو الحسن ٤/ ٦/ ٨/ ٩/ ١١/ ١٨/ 47 /47 أحمدبن محمد بن على بن هارون أبو العباس البردعي ٢/ ٧/ ١١/ ١٩/ (44) أحمد بن محمد بن عمار القطان ٩ أحمد بن محمد بن عياش أبو الفتح ٢٤ أحمد بن على بن الحمال أبو بكر الصوفى أحمد بن محمد بن غزوان أبو العباس البراثي ١٨ أحمد بن علي بن المثنى أبو يعلى أحمد بن محمد بن مسروق أبو العباس (11) أحمد بن محمد بن أبى موسى الأنطاكي ۱۸ أحمد بن عيسى أبو سعيد الخراز أحمد بن محمد بن يزيد أبو الحسن الزعفراني ١٨ أحمد بن مروان أبو بكر الدِّينوري

أحمد بن أبي الحواري ٢٤ أحمد بن خالد الآجري ١ أبو أحمد الزبيري = محمد بن عبد الله بن الزبير أحمد بن زيزي أبو الحسن ٣ أحمد بن سليمان بن عبد الملك ٢٩ أحمد بن شعيب النسائي ٢٩ أحمد بن صالح بن عمر البزاز ٣٦ أحمد بن عبد الله بن المنتصر أبو بكر أحمد بن محمد بن سدرة أبو جعفر ١٠ الأندلسي ٢٠ أحمد بن عبد الله بن ميمون ١٩ أحمد بن عبدة ١٢ أحمد بن عبيد الله النرسي ١٦ أحمد بن عصام بن عبد المجيد الأنصاري أحمد بن محمد أبو عمرو الأبرش ٥ الموصلي ١٣/ ٢٥ أحمد بن عمران أبو نصر الإسبيجاني ١١ أحمد بن عيسي أبو الحسن الأنصاري ١٩ YY /(A) V أحمد بن عيسى أبو العباس الوشاء ٣٧ أحمد بن القاسم بن نصر ١٥

المالكي ١

أيوب السختياني ٣٨ [ب] برد بن سنان ۲٦ البراء بن عبد الله الغنوي ٧٥ البُسري = محمد بن حسان أبو عبيد الزاهد بشر بن الحارث ٦/ ٧/ ٩/ (١٨)/ ٣٢/ بقا بن عبيد الله بن عتيق أبو حفص الأخميمي ١٩ بکر بن خنیس ۱ أبو بكر الزقاق = محمد بن عبد الله الزقاق أبو بكر بن الزَّنبار ٢٧ بكر بن سهل بن إسماعيل أبو محمد الدمياطي ١٠ أبو بكر الصيدلاني ٢٣ أبو بكر الصديق ٢/ ٩/ ١٦/ ١٨/ ٣٤ / ٣٤ أبو بكر الكتاني: محمد بن علي بن جعفر البغدادي أبو بكر بن منصور ٣ أبو بكر بن المنكدر ١٠ أبو بكر بن المهلب ٢٨

أحمد بن يحيى أبو عبد الله الجلاء ٢١ أحمد بن يونس ١٣ الأزورين غالب ٢٢ أبو إسحاق = حماد بن أسامة أبو إسحاق الأذرعي ٢١ إسحاق بن إبراهيم الخواص ب ٤٠ إسحاق بن إبراهيم السرخسي ١٩ إسحاق بن محمد أبو يعقوب النَّهرجوري بشير بن طلحة ١٧ إسرائيل بن يونس بن أبى إسحاق السبيعي 79/7 أسماء بن الحكم ٣٤ إسماعيل بن زكريا ١٤ إسماعيل بن عُليّة ٣٨ إسماعيل بن عمر بن كامل أبو الحسن ١ إسماعيل بن المتوكل ٣ إسماعيل بن محمد بن الحكيم أبو القاسم أبو بكر بن أبى شيبة ١٢ إسماعيل بن موسى بن المبارك البلخي ١٢ الأسود بن عامر شاذان ٧ أشعث بن عبد الملك ٣٢ الأعمش = سليمان بن مهران أبو أُمامة = صُدى بن عجلان أنس بن مالك ٩/ ١٢/ ١٤/ ٢٣/ ٣٣/ بكير بن الأشجّ ١٠

T9 /TV /T0 /TV

#### 704

بلال بن رباح ۲۷

بنان بن محمد أبو الحسن الحمال الحسن بن جعفر بن على الحاجب أبو على ( 74 ) /0 7 2 أبو ثابت ۳۲ الحسن بن جميل أبو على ١٩ الحسن بن رشيق أبو محمد [ج] ٤٠ س/٢٣/١٩ جابر بن عبد الله ١١ أبو جعفر الدامغاني ٣١ الحسن بن عبد الله بن سعيد أبو أحمد العسكري ١٢ جعفر بن سليمان ٣٩ الحسن بن عبد العزيز ٨ جعفر بن أبى عثمان الطيالسي ٩ الحسن بن عرفة ٣ جعفر بن مجاشع الختلي ١٧ أبو الحسن العلوي ٣ جعفر بن محمد بن الحجاج ٢٤ الحسن بن على بن غالب أبو محمد جعفر بن محمد الصادق ١٩ جعفر بن محمد بن نُصير الخُلدي الزهري ۳۰ 44/4/V/T الحسن بن على أبو محمد الصدفي ١٠ الجلاء = أحمد بن يحيى الحسن بن على المُسُوحي (٩) الجُنيد بن محمد أبو القاسم البغدادي الحسن بن علي بن موسى أبو على ٤٠ ب /٣٩ /٢٦ /٩ / (٣) /٢ المشتولي الصوفي (١٠) الحسن بن القاسم بن اليسع ٣٠ [ح] الحارث بن أسد المحاسبي (١٥) حسين بن جعفر بن سعادة أبو أحمد ٢٢ الحارث بن عدى أبو أسامة ٨ حسين بن الحسن المروزي ٣٣ أبو حازم المدني ١٣ الحسين بن عبد الله أبو القاسم القرشي ٢٣ حبة العُرني ٦ الحسين بن على بن خلف أبو على الصوفي حبيب بن أبى ثابت ٤٠ الحسن بن إسماعيل بن محمد أبو محمد الحسين بن علي بن أبي طالب ١٩ الضراب ٣٠ الحسين بن محمد بن مودود أبو عروبة الحسن البصري ١١/ ٢٣ الحراني ٣٨

سعد بن مالك أبو سعيد الخدري T1/1./T سعد بن أبى وقاص ٢٠ سعید بن جبیر ٤٠ أبو سعيد الخدري = سعد بن مالك أبو سعيد الخراز = أحمد بن عيسي الخراز سعید بن أبی سعید المقبری ۳/ ۱۰ سعید بن عامر ٤٠ سعيد بن المسيب ٢٩ سفيان ١ سفیان بن سعید الثوری ۳۶ سفيان بن عيينة ٤/ ١٨ سلامة بن على أبو القاسم ٤ سلمة بن أحمد ٣٦ سليمان بن طرخان التيمي ٢٢ سليمان بن عمرو أبو الهيثم العِتُواري ٣١ سليمان بن مهران الأعمش ٢٤ أبو السمح ٣٥ سهل بن سعد ۱۳ سهل بن بن عبد الله التُستري (١١) ٢٦ سوید مولی عمرو بن خُریث ۱۸ سیار بن حاتم ۳۹ [ش] الشافعي = محمد بن إدريس

حسين المعلم ٣٧ أبو الحسين المنصوري ٣ حفص بن غیاث ۲۶ حکیم بن جبیر ۲۹ حماد بن أسامة أبو أسامة ٢ حمزة بن الحسين السمسار ١٨ أبو حيان ٢٠ [خ] خالد بن الدُريك ١٧ خالد بن يزيد ٣٦ خزرج بن على أبو طالب البغدادي (١٦) الخُلدي = جعفر بن محمد بن نُصير خلف بن هشام المقرىء ١ دراج أبو السمح ٣١ أبو الدرداء ١٥ أم الدرداء ١٥ أبو ذر الغفاري ٢٤ ذو النون المصرى ١٧/ (١٩)/ ب ٤٠ [ر] روح بن القاسم ٣٨ [ز] زريق بن عبد الله المخرمي ٣٦

[س]

سري بن المغلّس السَّقَطى (٢) ٣/ ١٨

شبابة بن سوار ١٦

عبد الله بن أحمد بن حنبل ٢٧ عبد الله بن أبى أوفى ٢/ ٣٣ عبد الله بن بكر أبو بكر الطبراني ١١ عبد الله بن بكر أبو أحمد الطبراني ٢١ عبد الله بن داود الخُريبـي ١٨ عبد الله بن أبى زياد القطواني ٣٩ عبد الله بن سعيد بن على بن سعيد أبو القاسم الأزدى ٢٠ عبد الله بن شقيق ٢٥ عبد الله بن طاهر أبو بكر الأبهري ٣٩ عبد الله بن عباس ١/ ٤٠ عبد الله بن عدى أبو أحمد الحافظ ٧ عبد الله بن عمر بن الخطاب ٧/ ٢١/ ٢٨ عبد الله بن عون ٧ عبد الله بن المبارك ٢١/١٣/٣٠ العباس بن أحمد بن عثمان الشاعر الصوفي عبد الله بن محمد أبو أحمد المفسر ٢٠ عبد الله بن محمد بن إسماعيل ابن بنت أبي حفص النسائي أبو محمد ١٥ عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان أبو محمد ٤/ ١٣ عبد الله بن محمد بن جعفر أبو القاسم القزويني ٣٥ عبد الله بن إبراهيم بن جعفر أبو الحسين عبد الله بن محمد الحيري المرتعش الزاهد

الشبلي ب ٤٠ شجاع ۱۸ شعبة بن الحجاج ٧/ ١٥/ ٢٦/ ٤٠ شعيب بن العلاء ٣٥ شقيق بن سلمة أبو وائل ١٦ شيبان بن فروخ ۲۰ [ص] صدي بن عجلان أبو أُمامة الباهلي ٣٠ صفية بنت عبد المطلب ٣٥ [ط] طاهر بن إسماعيل الرازي ٣٩ [٤] عاصم الأحول ١٤ عاصم بن کلیب ۳۶ عائشة بنت أبي بكر الصديق أم المؤمنين عبد الله بن لهيعة ١٠ TA/17 أبو الفضل (٣٦) العباس بن أحمد أبو الطيب الهاشمي (٣٥) العباس بن عبد الله الهاشمي ١١ العباس بن عبد المطلب ٨ العباس بن عبد الله بن عصام ٧ عباس بن يحيى ٧

الزبيري ١٨

# 707 www.dorat-ghawas.com

49/4

عبد الملك بن حيان بن عبد القاهر الصوفي أبو إسحاق المرادي ٨/ ٢٨/ ٢٩/ ٣١ عبد الملك بن قُريب الأصمعي ٥ عبد الله بن محمد بن فورك أبو بكر عبد المنعم بن عبيد الله أبو الطيب المقرىء ۱۸ عبد الواحد بن أحمد بن إبراهيم أبو القاسم الشيرازي ١٩ عبد الواحد بن أحمد بن عبيد الله أبو القاسم ١٦ عبد الوهاب بن الحسن أبو الحسين الكلابي ٢١ عبد الوهاب بن عطاء الخفاف ٣٣ عبد الوهاب بن محمد بن الحسن بن هاني البزاز أبو محمد ١ عبيد الله بن محمد بن القاسم الوراق ١٨ عبيد الله بن زحر ٣٠ عبد الرزاق بن أحمد بن يوسف الخياش عبيد الله بن عبد الرحمن أبو الفضل الزهري ١٨/١٧ عبيد الله بن عبد الكريم الرازي ٣٥ عبيد الله بن موسى ٢٩ عبيد الله بن لولو الصوفي ١١ عثمان بن أحمد أبو عمرو الدقيقي ١٧ عثمان بن عبد الله الزنجي ٣ عثمان بن عفان ٩/ ١٨

عبد الله بن محمد بن عبد الله ٢٠ عبد الله بن محمد بن عبد العزيز أبو القاسم البغوي ١ المقرىء ٣٣ عبد الله بن محمد المباركي ٣١ أبو عبد الله المقرىء ب ٤٠ عبد الله بن وهب المصري ٣١ عبد الله بن يوسف ١٠ عبد الجبار بن شيران ١١ عبد الرحمن بن أحمد بن يونس بن عبد الأعلى أبو سعيد ٢٩ عبد الرحمن بن سابط ٣٣ عبد الرحمن بن أبى سعيد الخدري ١٠ عبد الرحمن بن محمد بن الأفقم أبو القاسم ۲۲/۲۲ أبو القاسم ١٠ عبد الصمد بن بنان / ب ٤٠ عبد الصمد بن محمد ۱۸ عبد الصمد بن يزيد الصائغ ١٣ عبد العزيز بن الحسين الهمذاني أبو عثمان الأدمى أبو عمرو ؟ الحسين ٩ عبد العزيز بن محمد الدراوردي ٨

عبد الغني بن سعيد أبو محمد ٢٨

علي بن الحسن بن جعفر بن أبي زكار أبو القاسم ١٢ على بن الحسن بن حربويه ٢ على بن الحسين أبو عبيد القاضي ٢ على بن الحسين بن على زين العابدين 79/19 على بن حيان أبو الحسن الدِّينوري ١١ على بن ربيعة ٣٤ أبو على الرُّوذباري = محمد بن أحمد بن القاسم علي بن أبى طالب ٢/ ٦/ ١٨/ ١٩/ TE / 49 على بن عبد الحميد الغضائري ٢/٢ علي بن عبد الرحمن بن أحمد بن يونس أبو الحسن ٢٩ على بن عبد الرحمن أبو الحسين الفهري علي بن عثمان بن نصر القرافي أبو الحسن (TV) /T1 /TA /11 /T على بن عثمان أبو الحسن الدينوري ٣٧ علي بن عمر أبو الحسن الدارقطني ١ على بن الفضيل بن عياض (١٣)

علي بن محمد بن إبراهيم أبو الحسن

البغدادي ٣

عثمان بن مردان أبو القاسم النهاوندي ٨ عثمان بن المغيرة ٣٤ عثمان بن نصر البغدادي ١٧ عجلان المدنى ٤ ابن أبى عدي = محمد بن إبراهيم بن أبي عروة بن الزبير ٣٨ عطاء الكيخاراني ١٥ عطية بن سعد العوفي ٣ عقبة بن عامر ٣٠ على بن إبراهيم البصري ٣ على بن إبراهيم أبو الحسن الحصري/ على بن أحمد المصري ٨ على بن أحمد أبو الحسن الفقيه ٤٠ على بن أحمد بن يوسف أبو الحسن العسقلاني ٥ على بن أحمد بن عبد الرحمن أبو الحسن الفهري ١١ على بن أحمد بن قرقر أبو الحسن ٢٦ على بن أحمد بن المُولد أبو الحسن ٣٠ على بن أحمد أبو الحسن الشمشاطي ١٥ على بن إسحاق أبو الحسن ٦ على بن إسماعيل أبو الوزير الصوفي ٣

على بن الحسن بن بُندار أبو الحسن ٢

عمرو بن حميد ۲۸ عمرو بن عثمان أبو عبد الله المكي (٤) علي بن محمد بن سهل أبو الحسن عمرو بن عثمان بن الحكم بن شعرة أبو الحسن (۲۲) أبو عمرو بن عثمان بن الحكم بن شعرة أبو الحسن (۲۲) أبو عمرو بن علوان ٢٦ عمرو بن قيس ٣ عیسی بن یونس ۳۲ [ف] فتح بن سعيد الموصلي (٣٢) الفضل بن عبد الله بن سليمان ٧ الفضل بن غانم ١٩ الفضل بن عياض (١٢) [ق] القاسم بن أبي بزة ١٥ قاسم بن عمرو المعافري ٢٨ أبو القاسم بن مردان النهاوندي =

على بن محمد بن أحمد أبو الحسن عمرو بن الحارث ٣١ المصري ٨ على بن محمد أبو الحسن السروجي ٣٠ مرو بن دينار ١ على بن محمد أبو الحسن السيرواني عمرو بن سليم ١٠ الصوفي (٢٦) الدينوري (۲۸) على بن مسهر ٩ على بن الموفق العابد (١٧) على بن يزيد الإلهاني ٣٠ عمر بن أحمد بن عثمان أبو حفص ابن عمرو بن على أبو حفص الفلاس ٣٥ شاهین ۱/ ۲/۲۱ عمر بن أحمد بن محمد أبو القاسم عيسى بن إبراهيم أبو بشر ١١ البغدادي ٨ عمر بن إسماعيل ٢٦ عمر بن الخطاب ٢/ ١٨/٩/٢ عمر بن سعد بن أبيي وقاص ٢٠ عمر بن عراك أبو حفص ۲۸/ ۳۰ عمر بن محمد بن إبراهيم أبو القاسم ٩ عمر بن محمد بن أحمد بن مقبل بن الثلاج أبو القاسم البغدادي ٣ عمر بن منصور بن أخت بشر بن الحارث القاسم بن أبى عبد الرحمن ٣٠ أبو حفص ٣٢ عمر بن واصل ۱۱

أبو عمرو البيكندي ب ٤٠

عثمان بن مردان

محمد بن أحمد بن القاسم أبو على الرُّوذباري ١٤ محمد بن أحمد القرشي أبو بكر ٢٧ محمد بن أحمد بن يعقوب أبو بكر ٣٢/٣ محمد بن إدريس الشافعي ٢٣ محمد بن إسحاق الثقفي ١ محمد بن إسحاق بن محمد الحجار أبو بكر المصري ٢٩/٢٢ محمد بن بريه أبو إسحاق = محمد بن هارون بن عيسي بن بريه الهاشمي محمد بن بكار ١٤ محمد بن بکیر ۲٤ محمد بن ثور الصنعاني ١٣ محمد بن حسان أبو عبيد البسري الزاهد (Y1)محمد بن الحسن بن حمزة أبو على الجعفري الصوفي الرازي ٧/ ٢٧ محمد بن الحسن بن على ٣٤

محمد بن الحسين بن حمزة الصوفى

الرازي أبو على (٤٠)

محمد بن حميد الرازي ٣٥

محمد بن خالد الجَندي ٢٣

قتادة بن دعامة السدوسي ٣٥/ ٣٧ [4] الكتاني = محمد بن على بن جعفر محمد بن أحمد بن الفيض أبو بكر ٢ البغدادي أم كلثوم بنت العباس بن عبد المطلب ٨ محمد بن أحمد بن المهدي ١٧ کلیب ۳۶ [ل] الليث بن سعد ٢٨ [م] مالك بن أنس ١٩/١٢ مالك بن دينار ١١/ ٣٩ مجمع ۲۰ محارب بن دثار ۱۱ محمد بن إبراهيم التيمي ٨ محمد بن إبراهيم بن أبي عدي ٣٧ محمد بن إبراهيم بن على أبو بكر ابن المقرىء ١٦/ ٣٤ محمد بن إبراهيم بن موسى الصوفي أبو محمد بن الحسن الأصبهاني ١١ بكر المصري (٣١) محمد بن أحمد بن جُميع أبو الحسين ١٨ محمد بن أحمد بن سلمة ١٩ محمد بن أحمد بن سمعون أبو الحسن ٨ محمد بن أحمد بن سيد حمويه (٢٠)

محمد بن أحمد بن أبي شيخ ١٥

محمد بن أحمد الصيدلاني ٣٨

محمد بن عجلان ٤ محمد بن علي بن جعفر أبو بكر البغدادي الكتاني ٨/ ٣١ محمد بن على أبو جيفر ٢٠ محمد بن علي بن الحسين الباقر ١٩ محمد بن غالب أبو عبد الله التُستري ١١ محمد بن فاذاة أبو حفص ٣٤ محمد بن الفضيل الزاهد ٤٠ محمد بن كثير الكوفي ٣ محمد بن المثنى ١٨ محمد بن محمد بن أبى الورد العابد (٦) محمد بن مخلد بن حفص العطار الدوري

محمد بن منصور الطوسي ١/ (٧)/ ٣٤ محمد بن هارون بن عيسى بن بريه الهاشمي ٦/ ٩/ ٣٢ محمد بن هشام بن أبي خيرة ٣٧ محمد بن یحیی بن آدم ب ٤٠ محمد بن يحيى أبو عبد الله الكسائي ١ محمد بن يعقوب بن الجندي أبو الحسن السني ٢٥

محمد بن يعقوب بن الفَرَجي (٥)

محمد بن خفيف أبو عبد الله ١٦ محمد بن الخطاب ١٣ محمد بن خلف بن جيان الفقيه أبو بكر الخلال البغدادي ٢ محمد بن زهير ١٣ محمد بن السمط الجرجراي ١٨ محمد بن سوار ۱۱ محمد بن سيرين ٣٢ محمد بن شجاع أبو مقاتل ١٨ محمد بن عبد الله بن إبراهيم بن ثابت ٢ محمد بن عبد الله بن أحمد أبو عبد الله محمد بن محمد بن يعقوب أبو بكر ١٩ الملطى ١٥ محمد بن عبد الله البغدادي أبو عبد الله/ محمد بن عبد الله أبو بكر الرازي محمد بن المنذر أبو بكر الهُجيمي ١١ ٤٠ س/١٩/٨ محمد بن عبد الله بن الزبير أبو أحمد محمد بن أبي موسى الحلواني ٢٦ الزبيري ٣٤

محمد بن عبد الله بن شيرويه أبو بكر ٣ محمد بن عبد الله أبو بكر الزقاق ٣٥ محمد بن عبد الله بن صالح أبو بكر ١٣ محمد بن عبد العزيز الدينوري ٢٨ محمد بن عبد الملك بن قُريب الأصمعي ٥ محمد بن عبدون السراج ٣٠ محمد بن عثمان أبو الجُماهر ٢١

محمد بن يوسف البنا أبو عبد الله الصوفى المهاجر بن موسى بن سليمان الإخميمي TE /(TT) 19 محمد بن يوسف أبو عبد الله الجوهري ١٨ ٪ مورق العجلي ١٤ محمد بن يوسف بن عبد الله أبو عبد الله موسى الأسواري ٣٣ العطشي ٣١ موسى بن عقبة ٢١ المختار بن فُلفل ٩ موسى بن محمد أبو عمران الحديثي مخلد بن جعفر بن على الدقاق ١٨/١٤ الصوفي ٢٥ [ن] المرتعش = عبد الله بن محمد الحيري نافع مولى ابن عمر ٧/ ٢١/ ٢٨ الز اهد نصر بن منصور الخُزاعي ٩ مروان بن معاوية الفزاري ٢٧ النضر بن حميد ٣٥ مسروق بن الأجدع ١٦ نعیم بن أبى هند ١٦ مسعر بن کِدام ۲/ ۳٤ مسلم بن كيسان المُلاَئي ٦ نعيم بن الهيصم ١٨ [هـ] مطر الوراق ٣٥ هارون بن خيوان أبو صالح ٢٥ مظفر بن إبراهيم القرماسي ٣٦ أبو هريرة ٤/٥/٥٧/ ٣٦/٣٢ المظفر بن أحمد بن برهان أبو الفتح ١١ هلال أبو العلاء ٢٧ المُعافى بن عمران ٦ الهيثم بن جناد ٢٢ معروف بن على ١١ [و] معروف الكرخي (١) أبو الهيثم العوّاري = سليمان بن عمرو أبو معشر ٥ معمر بن راشد ۱۳ أبو وائل = شقيق بن سلمة واثلة بن الأسقع ٢٦ مكحول الشامي ٢٦ مكحول بن الفضل أبو مطيع ٢٦ وكيع بن الجراح ٢٤ مفلح بن عبد الله أبو صالح ٢٠ [ي] يحيى بن أيوب ٣٠ منصور بن عمار ۱۷

یحیی بن سلیم الطائفی ۲۱/۲۱
یحیی بن معاذ الرازی ۳۹
یحیی بن عبد الحمید الحمانی ۸
یحیی بن معین ۳۱
یحیی بن معین ۳۱
یزید بن شریك التی می ۲۶
یزید بن الهاد ۸
یعلی بن أمیة ۱۷
یعلی بن عبید الطنافسی ۲۰
یوسف بن الحسن ۱۹

\* \* \*

# (٣) فهرس مراجع التحقيق والدراسة

# [1]

- ١ \_ الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان: ابن بلبان الفارسي. مؤسسة الرسالة،
   بيروت.
  - ٢ \_ أخبار أصبهان: أبو نعيم الأصبهاني. ليدن ١٩٣١.
  - ٣ \_ أدب الإملاء والاستملاء: السمعاني. دار الغرباء بالمدينة المنورة.
    - ٤ \_ الأدب المفرد: البخارى. الطبعة السلفية بالقاهرة.
- الأربعين على مذهب المتحققين من الصوفية: أبو نعيم. دار ابن حزم في بيروت.
  - ٦ \_ أصول اعتقاد أهل السنَّة والجماعة: أبو القاسم اللالكائي. دار طيبة بالرياض.
    - ٧ \_ الاعتقاد: البيهقي. دار الآفاق في بيروت.
    - ٨ \_ الأمثال: أبو الشيخ. الدار السلفية بالهند.
    - ٩ ــ الأنساب: السمعاني. دار الكتب العلمية، بيروت.
      - ١٠ \_ أسد الغابة: ابن الأثير. دار الشعب بالقاهرة.
    - ١١ \_ إتحاف السادة المتقين: محمد مرتضى الزبيدي. القاهرة.
      - ١٢ \_ إحياء علوم الدين: الغزالي. دار القلم في بيروت.
    - ١٣ \_ الإرشاد في علماء البلاد: أبو يعلى الخليلي. مكتبة الرشد بالرياض.
      - ١٤ \_ الاستقامة: ابن تيمية. جامعة الإمام بالرياض.
    - 10 \_ الإصابة في تمييز الصحابة: ابن حجر العسقلاني. دار الحديث بالقاهرة.

### [ب]

- ١٦ \_ البداية والنهاية: ابن كثير. مكتبة المعارف، بيروت.
  - ١٧ ـ البعث والنشور: البيهقي. بيروت.
- ١٨ \_ بغية الطلب في تاريخ حلب: ابن العديم. دار الفكر في بيروت.

### [ت]

- ١٩ \_ تاريخ الإسلام: الذهبي. دار الكتاب في بيروت.
- ٢٠ ــ تاريخ الفكر العربي: الدكتور عمر فروخ. بيروت.
- ٢١ \_ التاريخ الكبير: البخاري. دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٢ \_ تاريخ بغداد: الخطيب البغدادي. دار الكتاب العربي، بيروت.
  - ٢٣ \_ تاريخ جرجان: حمزة السهمي. المعارف العثمانية بالهند.
  - ٢٤ \_ تاريخ علماء الأندلس: ابن الفرضى. دار الكتاب المصري.
    - ٧٥ \_ تاريخ علماء مصر: ابن الطحان. دار العاصمة بالرياض.
- ٢٦ \_ تخريج أحاديث الأربعين للسلمي: السخاوي. المكتب الإسلامي، لبنان.
  - ٢٧ \_ التدوين في أخبار قزوين: الرافعي. دار الكتب العلمية، بيروت.
    - ٢٨ \_ تذكرة الحفاظ: الذهبي. دار إحياء التراث العربي.
    - ٢٩ \_ ترتيب المدارك: القاضى عياض. وزارة الأوقاف بالمغرب.
      - ٣٠ \_ التعرف لمذهب أهل التصوف: الكلاباذي. بيروت.
    - ٣١ \_ تفسير الصنعاني: عبد الرزاق بن همام. مكتبة الرشد بالرياض.
      - ٣٢ \_ تفسير الطبري: محمد بن جرير الطبري. دار الفكر، بيروت.
        - ٣٣ ـ تفسير القرطبي: القرطبي. بيروت.
  - ٣٤ \_ تكملة إكمال الإكمال: ابن الصابوني. العلوم والحكم بالمدينة المنورة.
    - ٣٥ \_ تكملة الإكمال: ابن نقطة. جامعة أم القرى بمكة المكرمة.
      - ٣٦ \_ تلبيس إبليس: ابن الجوزي. بيروت.
      - ٣٧ \_ التمهيد: ابن عبد البر. وزارة الأوقاف في المغرب.
    - ٣٨ \_ التمييز والفصل: ابن باطيش. الدار العربية للكتاب، ليبيا.

- ٣٩ \_ تهذيب التهذيب: ابن حجر العسقلاني. دار صادر، بيروت.
- ٤٠ \_ تهذيب الكمال: أبو الحجاج المزي. مؤسسة الرسالة، بيروت.
  - ٤١ \_ تهذيب تاريخ دمشق: ابن بدران. دار المسيرة، بيروت.
- ٤٢ \_ توضيح المشتبه: ابن ناصر الدين الدمشقي: مؤسسة الرسالة، بيروت.

### [ث]

٤٣ \_ الثقات: ابن حبان. المعارف العثمانية، بالهند.

# [ج]

- الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع: الخطيب البغدادي. مؤسسة الرسالة،
   بيروت.
  - 20 \_ الجرح والتعديل: ابن أبي حاتم الرازي. المعارف العثمانية، بالهند.
    - ٤٦ \_ الجود والكرم: البرجلاني. دار ابن حزم، بيروت.

# [ح]

- ٤٧ \_ الحاوي للفتاوي: السيوطي. دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٤٨ \_ حديث أبي الشيخ: ابن مردويه. مكتبة الرشد بالرياض.
  - ٤٩ \_ حسن المحاضرة: السيوطي. القاهرة.
    - • لحلم: ابن أبى الدنيا. القاهرة.
- ١٥ \_ حلية الأولياء: أبو نعيم الأصبهاني. دار الفكر، بيروت.

# [د]

- ۲٥ \_ الدر المنثور: السيوطي. دار الفكر، بيروت.
  - ۳٥ \_ الدعوات: البيهقي. الكويت.

### [ذ]

- ٤٥ \_ ذكر النار: عبد الغني المقدسي. مكتبة البشائر، بيروت.
- ٥٥ \_ ذيل تاريخ بغداد: ابن النجار. المعارف العثمانية، بالهند.

# [ر]

الرسالة القشيرية: عبد الكريم القشيري. القاهرة.

٧٥ \_ الرضاعن الله: ابن أبى الدنيا. القاهرة.

٨٥ \_ الرقة والبكاء: ابن قدامة. الرياض.

[ز]

٩٥ ـ الزهد: البيهقي. بيروت.

٦٠ \_ الزهد: هناد بن السرى. الكويت.

٦١ ـ الزهد: أحمد بن حنبل. دار النهضة العربية، بيروت.

٦٢ \_ الزهد: ابن أبى عاصم. المكتبة السلفية بالهند.

٦٣ \_ الزهد: وكيع بن الجراح. مكتبة الدار بالمدينة المنورة.

٦٤ \_ الزهد والرقائق: عبد الله بن المبارك. بيروت.

# [س]

٦٥ \_ سؤالات الدارقطني: حمزة السهمي. مكتبة المعارف بالرياض.

77 ـ سلسلة الأحاديث الصحيحة: ناصر الدين الألباني. المكتب الإسلامي، بيروت.

٦٧ \_ السنَّة: ابن أبي عاصم النبيل. المكتب الإسلامي، بيروت.

٦٨ \_ السنة: الخلال. دار الراية، الرياض.

79 \_ سنن ابن ماجه: محمد بن يزيد بن ماجه: بيروت.

٧٠ ـ سنن أبى داود: سليمان بن الأشعث. حمص، سورية.

٧١ ـ سنن الترمذي: محمد بن عيسى الترمذي. بيروت.

٧٢ \_ السنن الكبرى: البيهقي. بيروت.

٧٣ \_ سنن النسائي: أحمد بن شعيب النسائي. بيروت.

٧٤ ــ السنن الواردة في الفتن: أبو عمرو الداني. دار العاصمة، بالرياض.

٧٥ \_ سير أعلام النبلاء: الذهبي. مؤسسة الرسالة، بيروت.

# [ش]

٧٦ ـ شرح صحيح مسلم: النووي. بيروت.

٧٧ ـ شرح مذاهب أهل السنة: ابن شاهين. القاهرة.

- ٧٨ \_ شرف أصحاب الحديث: الخطيب البغدادي. بيروت.
- ٧٧ \_ شعب الإيمان: البيهقي. المكتبة السلفية بالهند، وطبعة دار الكتب العلمية.

# [ص]

- ٨٠ \_ صحيح ابن حبان = الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان.
- ٨١ \_ صحيح ابن خزيمة: محمد بن خزيمة. المكتب الإسلامي، بيروت.
  - ٨٢ \_ صحيح البخاري = فتح الباري.
  - ٨٣ \_ صحيح مسلم = شرح النووي.
  - ٨٤ \_ صفة الجنة: أبو نعيم الأصبهاني. دار المأمون بدمشق.
    - ٨٥ \_ صفة الصفوة: ابن الجوزي. دار الوعى في حلب.
  - ٨٦ \_ صيد الخاطر: ابن الجوزي. المكتبة العلمية، بيروت.

### [ط]

- ٨٧ \_ طبقات الأولياء: ابن الملقن. القاهرة.
- ٨٨ \_ طبقات الحنابلة: ابن أبي يعلى. السنَّة المحمدية بالقاهرة.
- ٨٩ \_ طبقات الشافعية الكبرى: ابن السبكى. عيسى البابى بمصر.
  - ٩٠ \_ طبقات الصوفية: السلمي. مكتبة الخانجي، القاهرة.
    - ٩١ \_ الطبقات الكبرى: ابن سعد. دار صادر، بيروت.
      - ۹۲ \_ الطبقات الكبرى: الشعراني. بيروت.
- ٩٣ \_ طبقات المحدثين بأصبهان: أبو الشيخ. مؤسسة الرسالة، بيروت.
- **٩٤** \_ طريق الهجرتين وباب السعادتين: ابن القيم الجوزية. مطابع الدوحة الكبرى، قطر.

# [ع]

- ٩٥ \_ العلل: الدارقطني. دار طيبة، بالرياض.
- ٩٦ \_ العلل المتناهية: ابن الجوزي. باكستان.
- ٩٧ \_ عمل اليوم والليلة: النسائي. المغرب.
- ۹۸ \_ عوارف المعارف: السهروردي. بيروت.

# [٤]

٩٩ \_ غاية النهاية: ابن الجزري. دار الكتب العلمية، بيروت.

### [ف]

١٠٠ \_ فتح الباري: ابن حجر العسقلاني. مكتبة الرياض الحديثة.

۱۰۱ \_ الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان: ابن تيمية. دار الكتب العلمية، بيروت.

## [ق]

١٠٢ \_ قوت القلوب: أبو طالب المكي. دار الرشاد، بمصر.

#### [4]

١٠٣ \_ الكامل في ضعفاء الرجال: ابن عدي. دار الفكر، بيروت.

١٠٤ \_ كشف الأستاذ: الهيثمي. مؤسسة الرسالة، بيروت.

١٠٥ \_ الكلام على مسألة السماع: ابن القيم الجوزية. الرياض.

١٠٦ \_ كنز العمال: المنتقى الهندي: التراث الإسلامي، حلب.

١٠٧ \_ الكني: مسلم بن الحجاج: الجامعة الإسلامية بالمدينة.

### [J]

١٠٨ \_ لسان العرب: ابن منظور. دار المعارف بالقاهرة.

١٠٩ \_ لسان الميزان: ابن حجر العسقلاني. مؤسسة الأعلمي، بيروت.

١١٠ ــ اللمع: أبو نصر الطوسي. مصر.

# [م]

١١١ \_ المتحابين في الله: ابن قدامة المقدسي. القاهرة.

١١٢ \_ مثير العزم الساكن: ابن الجوزي. الرياض.

١١٣ \_ المجروحين: ابن حبان. دار الوعى في حلب.

١١٤ \_ مجمع البحرين: الهيثمي. مكتبة الرشد بالرياض.

١١٥ \_ مجمع الزوائد: الهيثمي. دار الكتاب في بيروت.

١١٦ \_ مجموع فتاوى ابن تيمية: أحمد بن عبد الحليم. الرياض.

- ١١٧ \_ مختصر تاريخ دمشق: ابن منظور. دار الفكر، بيروت.
- ١١٨ \_ مدارج السالكين: ابن قيم الجوزية. مكتبة السنَّة المحمدية، القاهرة.
- ١١٩ \_ المستدرك على الصحيحين: أبو عبد الله الحاكم. دار الفكر، بيروت.
  - ١٢٠ \_ مسند أبى يعلى: أبو يعلى الموصلي. دار المأمون، دمشق.
  - ١٢١ \_ مسند أبى بكر الصديق: المروزي. المكتب الإسلامي، بيروت.
    - ١٢٢ \_ مسند الإمام أحمد: أحمد بن حنبل. دار صادر، بيروت.
    - ۱۲۳ \_ المسند الجامع: بشار عواد وآخرون. دار الجيل، بيروت.
      - ١٢٤ \_ مسند الحميدي: الحميدي. عالم الكتب، بيروت.
      - ١٢٥ \_ مسند الشهاب: القضاعي: مؤسسة الرسالة، بيروت.
    - ١٢٦ \_ مسند عبد (المنتخب): عبد بن حميد. دار الكتب، بيروت.
      - ۱۲۷ \_ مشكل الآثار: الطحاوي. مؤسسة الرسالة، بيروت.
    - ١٢٨ \_ مصنف ابن أبى شيبة: ابن أبى شيبة. الدار السلفية بالهند.
    - ١٢٩ \_ مصنف عبد الرزاق: الصنعاني. المكتب الإسلامي، بيروت.
      - ١٣٠ \_ معجم أبى على الصدفى: ابن الأبار. القاهرة.
- ١٣١ \_ معجم الإسماعيلي: أبو بكر الإسماعيلي: العلوم والحكم بالمدينة المنورة.
  - ١٣٢ \_ معجم البلدان: ياقوت الحموي: دار صادر، بيروت.
    - ١٣٣ \_ معجم السفر: أبو طاهر السلفي. بيروت.
    - ١٣٤ \_ معجم الشيوخ: الذهبي. مكتبة الصدّيق بالطائف.
  - ١٣٥ \_ معجم الشيوخ: ابن جميع. مؤسسة الرسالة، بيروت.
  - ١٣٦ \_ المعجم الصغير: الطبراني. المكتب الإسلامي، بيروت.
    - ١٣٧ \_ المعجم الكبير: الطبراني. وزارة الأوقاف العراقية.
      - ١٣٨ \_ معرفة السنن والآثار: البيهقي. القاهرة.
  - ١٣٩ \_ المقاصد الحسنة: السخاوي. دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ١٤٠ \_ مقدمة ابن خلدون: عبد الرحمن بن خلدون. طبعة الدكتور وافي.
    - ١٤١ \_ مكارم الأخلاق: الخرائطي. مطبعة المدني، القاهرة.

- ١٤٢ \_ مكارم الأخلاق: ابن أبي الدنيا. دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ١٤٣ \_ مناقب الإمام أحمد: ابن الجوزي. مكتبة الخانجي، مصر.
    - ١٤٤ \_ مناقب معروف الكرخي: ابن الجوزي. بيروت.
    - ١٤٥ \_ المنتظم: ابن الجوزي. دار الكتب العلمية، بيروت.
    - ١٤٦ \_ منهاج السنة النبوية: ابن تيمية. جامعة الإمام، الرياض.
- 1٤٧ \_ موضح أوهام الجمع والتفريق: الخطيب البغدادي. المعارف العثمانية، بالهند.
  - ١٤٨ \_ الموضوعات: ابن الجوزي. المكتبة السلفية، بالمدينة المنورة.
    - 189 \_ ميزان الاعتدال: الذهبي. دار المعرفة، بيروت.

#### [ن]

- ١٥ \_ النهاية في الفتن والملاحم: ابن كثير. مكتبة النصر، بالرياض.
- ١٥١ \_ النهاية في غريب الحديث والأثر. ابن الأثير الجزري. دار الفكر، بيروت.

#### \* \* \*

# (٤) فهرس الموضوعات

| صفحة  | موضوع الص                              |        |
|-------|----------------------------------------|--------|
| ٤     | هـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | * الإ  |
| ٥     | ـقـدمـة                                | * الم  |
| ٧     | ىدراسىة                                | * الـ  |
| 4     | ب الأول: كلمة حول الصوفية وتطورها      | * البا |
| 74    | ب الثاني: التعريف بالمؤلف              | # البا |
| ٤٧    | ب الثالث: التعريف بالكتاب              | * البا |
| ٧٣    | ب الأربعين                             | * كتا  |
| ٧٥    | ١ ــــ معروف الكرخي                    |        |
| ۸۲    | سري السَّقطي ٢                         |        |
| ۸۸    | ت الجُنيد البغدادي                     |        |
| 97    | <ul> <li>عمرو بن عثمان المكي</li></ul> |        |
| ١٠١   | • ـــ محمد بن يعقوب بن الفَرَجي        |        |
| ۱۰۳   | ت محمد بن محمد بن أبي الورد العابد     |        |
| ۲۰۱   | ٧ _ محمد بن منصور الطُوسى              |        |
| 1 • 9 | ۔<br>۸ _ أبو سعيد أحمد بن عيسى الخرّاز |        |

| الصفحة | الموضوع |
|--------|---------|
|        | ر ب     |

| 110   | ٩ _ الحسن بن علي المُسُوحي                                      |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| 111   | ١٠ _ أبو علي الحسن بن علي بن موسى المشتولي                      |
| 171   | ١١ _ سهل بن عبد الله التُستري                                   |
| ۱۲۸   | ۱۲ _ فضیل بن عیاض                                               |
| 144   | ۱۳ _ علي بن فضيل بن عياض                                        |
| 149   | ١٤ _ أبو العباس أحمد بن محمد بن مسروق                           |
| 127   | ١٥ _ الحارث بن أسد المُحاسبي                                    |
| 1 2 7 | ١٦ _ خزرج بن علي البغدادي١٠                                     |
| ١0٠   | ١٧ _ علي بن الموفق                                              |
| 104   | ۱۸ _ بشر بن الحارث۱۸                                            |
| 171   | 19 _ ذو النون المصري                                            |
| 177   | ۲۰ _ أبو بكر محمد بن أحمد بن سيد حمدويه                         |
| 179   | ٢١ _ أبو عبيد محمد بن حسان البُسري ٢١                           |
| 177   | ٢٢ _ أبو الحسن عمرو بن عثمان بن الحكم بن شعرة                   |
| ۱۷٤   | ٢٣ _ أبو الحسن بنان بن محمد الحمال                              |
| ۱۷۷   | ۲۶ _ محمد بن عیاش أبو حفص ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| 1 / 9 | ۲٥ _ موسى بن محمد الحديثي                                       |
| ۱۸۲   | ٢٦ _ علي بن محمد السيرواني الكبير                               |
| 110   | ۲۷ _ يوسف بن الحسين الرازي                                      |
| ۱۸۸   | ٢٨ _ أبو الحسن علي بن محمد بن سهل الدِّينوري                    |
| 191   | ۲۹ _ أبو سهل يونس بن أحمد بن يونس                               |
| 194   | ۳۰ _ إبراهيم بن أحمد بن المولَّد                                |

| الصفحة   | وضوع |
|----------|------|
| <i>'</i> | وحوا |

| 197     | ۳۱ _ محمد بن إبراهيم بن موسى المصري                    |
|---------|--------------------------------------------------------|
| 199     | ٣٢ _ فتح الموصلي                                       |
| 7 • 7   | ٣٣ _ أبو عبد الله محمد بن يوسف البنا                   |
| ۲ • ٤   | ٣٤ _ أحمد بن جعفر بن هاني القطان                       |
| Y • Y   | ٣٥ _ أبو الطيب العباس بن أحمد الهاشمي                  |
| 4.4     | ٣٦ _ أبو الفضل العباس بن أحمد بن عثمان الشاعر          |
| 418     | ٣٧ _ أبو الحسن علي بن عثمان بن نصر بن عمر القَرَافي    |
| 717     | ٣٨ _ أبو القاسم إبراهيم بن محمد النصرآباذي             |
| 719     | ٣٩ _ أبو العباس أحمد بن محمد بن علي بن هارون البردعي . |
| 774     | • ٤ _ أبو علي محمد بن الحسين بن حمزة الجعفري           |
| 770     | * حكايات كانت في آخر الكتاب                            |
| 779     | » السماعات                                             |
|         | * فهارس الكتاب:                                        |
| 7 2 7   | (١) فهرس الأحاديث                                      |
| 701     | (٢) فهرس الأعلام                                       |
| 470     | (٣) فهرس مصادر التحقيق والدراسة                        |
| س ر ر ب |                                                        |

• • •

# صدر للمحقق

# من سلسلة الأجزاء والكتب الحديثيّة

- ١ \_ ثواب قضاء حوائج الإخوان وما جاء في إغاثة اللهفان،
  - للحافظ أبى الغنائم النرسي.
- ٢ ــ أسامي من روى عنهم محمد بن إسماعيل البخاري من مشايخه الذين ذكرهم في
   جامعه الصحيح،
  - للإمام ابن عدي الجُرْجاني.
  - ٣ ـ فضائل القُرآن وتلاوته وخصائص تُلاَته وحملته،
    - للحافظ أبي الفضل الرازي.
    - ٤ ــ الأربعين في شيوخ الصوفية،
      - للإمام أبى سعد الماليني.
  - حدیث الإمام الحافظ أبي أحمد محمد بن أحمد بن الغطریف الجُرجانی.

#### \* \* \*

وهناك كتب أخرى ما تزال قيد التحقيق، أسأل الله تعالى أن يوفقني إلى إكمالها،

### منها:

- ١ \_ الأربعين، للحافظ المؤيد الطوسي.
- ٢ \_ مشيخة الإمام شهاب الدين عمر السُّهروردي.
- ٣ ــ أمالي الإمام الواعظ أبي الحسين ابن سمعون.
  - ٤ جزء أبي الجهم ــ رواية الإمام البغوي.
- الفتن، للإمام حنبل بن إسحاق \_ ابن عم الإمام أحمد بن حنبل.

